
MULHER DE

FA
VE
LA NILZA 

ROGÉRIA 
NUNES
(ORG.)

NA
RR

AT
IV

A
S 

DE
VI

VÊ
NC

IA
S 

E 
RE

SI
ST

ÊN
CI

AS





MULHER DE

FA
VE
LA NILZA 

ROGÉRIA 
NUNES
(ORG.)

NA
RR

AT
IV

A
S 

DE
VI

VÊ
NC

IA
S 

E 
RE

SI
ST

ÊN
CI

AS



Pontifícia Universidade Católica
do Rio de Janeiro (PUC‑Rio)

Grão-Chanceler
Cardeal Dom Orani João Tempesta, OCist.

Reitor
Prof. Pe. Anderson Antonio Pedroso, S.J.

Vice-reitor
Pe. Miguel Martins de Oliveira Filho, S.J.

©Editora PUC‑Rio
Rua Marquês de São Vicente, 225,
Campus Gávea/PUC‑Rio
Rio de Janeiro, RJ – CEP: 22451-900
edpucrio@puc-rio.br
www.editora.puc-rio.br

Conselho Editorial PUC‑Rio
Alexandre Montaury, Felipe Gomberg, 
Gabriel Chalita, Gisele Cittadino, 
Pe. Ricardo Torri de Araújo, S.J., 
Rosiska Darcy de Oliveira e Welles Morgado

Nunes, Nilza Rogéria de Andrade

Mulher de favela [recurso eletrônico]: narrativas de vivências e 
resistências / Nilza Rogéria Nunes. – Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio, 2026.

1 recurso eletrônico (427 p.)

Obra publicada através do Selo Interseções da Ed. PUC-Rio, 
em parceria com o Departamento de Serviço Social da PUC-Rio

Descrição baseada na consulta ao recurso eletrônico em 03 de
fev. de 2026.
Inclui bibliografia.
Exigências do sistema: conexão com a Internet, World Wide
Web browser e Adobe Acrobat Reader.

ISBN (e-book): 978-85-8006-377-6 

1. Mulheres – Condições sociais. 2. Mulheres negras. 3.  Liderança 
em mulheres. 4. Liderança comunitária. 5. Favelas – Aspectos sociais. 6. 
Pandemia de COVID-19, 2020-2023. I. Título. 

CDD: 305.42

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)

Todos os direitos reservados.
Nenhuma parte desta obra pode ser reproduzida, transmitida ou arquivada por qualquer 
forma e/ou em quaisquer meios sem permissão escrita da Editora PUC‑Rio.

Elaborado por Sabrina Dias do Couto – CRB-7/6138
Divisão de Bibliotecas e Documentação – PUC‑Rio

Diretor editorial
Felipe Gomberg
Edição da obra
Tatiana Helich
Revisão
Rodrigo Rosa
Capa
Arte de Natália Brunnet, sobre 
foto de Gabriela Carrara / iStock
Diagramação
Natália Brunnet
Capas dos capítulos
Camilo Amorim

©Selo Interseções, Editora PUC‑Rio
Em parceria com o Departamento de 
Serviço Social da PUC-Rio

Créditos da obra

©Nilza Rogéria Nunes



SUMÁRIO

Prefácio� 7
Alessandra Cruz

Apresentação� 11

PARTE I

Pandemia, necropolítica e aquilombamento� 13
Mulheres negras e a produção de vida nos territórios populares

Pandemia, racismo estrutural e necropolítica  
no Brasil contemporâneo� 15

Territórios populares como espaços políticos, 
epistemológicos e afetivos� 21

Mulheres negras como arquitetas do cuidado, da governança 
e da sobrevivência� 27

Aquilombamento e redes femininas como tecnologias políticas 
de governança comunitária� 31

Legados da pandemia e epistemologias territoriais: 
mulheres negras como fundamento político da pesquisa� 37



PARTE II

Histórias de si, contadas por si 43
Mulheres negras compartilham suas trajetórias

Dona Zica			  49

Jô Martins			  63

Lucia Cabral 		 73

Vanessa Daya		 83

Solange Revorêdo 		  95

Márcia Greice		 107

Tania Alexandre da Silva	 117

Nayara Aleluia		 125

Ana Leila Gonçalves		  135

Ana Paula			  149

Cátia Cristina 		 159

Carla Felizardo		 173

Iara de Oliveira		 187

Raissa Luara (Lua Oliveira) 	 199

Paloma Gomes		 209

Débora Silva 		 221

Hada Rúbia 			 233

Márcia Souza		 247

Roberta Costa		 265

Magda Gomes		 281

Maura Guerreira		 293

Elizabeth Campos		 311

Bárbara Nascimento 327

Elisabete Aparecida (Tia Bete)	 337

Rosemar de Souza		  357

Fabiana Ferrinha		 367

Ana Lúcia Alves		 383

Amanda Almeida		 395

Norma Souza		 409

Sheila Fortunato		 421



PREFÁCIO

Quando ouvi falar sobre este livro pela primeira vez, eu havia acabado de 
trabalhar com a professora Nilza Rogéria Nunes em um projeto de oficinas para 
pequenas empreendedoras na favela da Rocinha. Naquela época, ainda vivíamos 
os efeitos devastadores da pandemia de Covid-19, e ela estava, em paralelo, con-
duzindo uma pesquisa na qual identificou e começou a investigar o trabalho de 
200 mulheres que atuavam como lideranças femininas em favelas e estavam sendo 
fundamentais para a sobrevivência dos moradores de seus territórios. 

Alguns meses depois de apresentar os resultados desse estudo, Nilza me disse 
que tinha um sonho: criar um projeto interdisciplinar, com os alunos de Serviço 
Social e de Comunicação, no qual pudéssemos de algum modo ajudar a ampliar 
a visibilidade da atuação dessas mulheres. E foi aí que eu e meus alunos passamos 
a fazer parte dessa trajetória. Como não seria possível entrevistar em profundi-
dade as duzentas lideranças do estudo inicial, Nilza selecionou trinta, buscando 
uma diversidade de áreas de atuação. O número, ainda ousado, mobilizou várias 
turmas e rendeu o desafio de um ano e meio de encontros. Criado o formato das 
entrevistas e como elas seriam apresentadas, nos coube um importante exercício: 
se o lugar de fala era das mulheres, o lugar de escuta era nosso. E nas histórias 
contadas, cada uma delas nos mostrou um jeito próprio de mobilizar, reivindicar, 
construir redes, agir nas brechas e até mesmo de partir para o confronto quando 
isso se fez necessário. 

Em setembro de 2020, por exemplo, quando o mundo vivia um dos mo-
mentos mais críticos da pandemia, e o Brasil já somava mais de 22 mil mortes 
causadas pelo vírus, o Jornal Fala Roça apontava que na Rocinha as mulheres 



8

eram o grupo mais afetado pela crise sanitária. De acordo com uma pesquisa 
realizada pela equipe do periódico a partir de dados coletados durante a dis-
tribuição de cestas básicas na comunidade, 76% das famílias que receberam as 
doações eram chefiadas por mulheres sem companheiros e com filhos menores 
de idade. A maioria delas atuava como diarista na Zona Sul e se viu sem traba-
lho diante da imposição do isolamento social. Assim, na maior favela do país, a 
ajuda veio dos movimentos comunitários, entre eles o Rocinha Resiste, no qual 
atua Magda Gomes. Em sua história neste livro, ela recorda o dia em que se 
deparou com o desafio de conseguir duzentas cestas básicas e como a atuação 
do grupo acabou se ampliando para que até o fim da pandemia mais de 6 mil 
famílias fossem alimentadas. 

Na mesma época, a oitenta quilômetros da Rocinha, em Japeri, Amanda 
Almeida pegou a própria kombi, o dinheiro de suas economias e a carteirinha do 
Conselho Regional de Enfermagem, que lhe permitia deslocar-se para fora do mu-
nicípio, e passou a ir ao Ceasa aos sábados buscar alimentos. A ideia inicialmente 
era ajudar trinta famílias, mas não demorou muito para que o Instituto Mover 
Vidas, criado naquele momento, passasse a atender centenas de pessoas. Situação 
parecida aconteceu com Débora Silva, que criou o Projeto Sim, eu sou do Meio! na 
varanda cedida por uma Igreja, em Belford Roxo. Quando a população do município 
ficou impedida de se deslocar para o trabalho nos bairros mais ricos da cidade do 
Rio de Janeiro e não teve o apoio do poder público, uma vez que até o CRAS ficou 
fechado por alguns meses, Debora entendeu que precisava agir. Com o apoio da 
própria comunidade, ela conseguiu distribuir mais de 230 mil refeições, além de 
um milhão de reais em cartões alimentação para as famílias necessitadas. Quando 
lembra esse momento, Debora pontua emocionada: “O plano era nos matar, mas 
nós combinamos de não morrer”. 

Este livro traz as histórias inspiradoras de Magda, Amanda, Débora e de 
outras 27 mulheres. Algumas delas tornaram-se lideranças comunitárias quando 
foram impulsionadas a agir diante da ampliação das desigualdades sociais provo-
cada pela pandemia, outras têm feito de suas vidas uma permanente militância há 
muitas décadas. Dona Zica, por exemplo, hoje aos 92 anos, começou aos 11, quando 
já atuava como empregada doméstica e deixou a casa do patrão que lhe havia re-
cusado o salário. Um impulso que acabou por moldar, de certo modo, a trajetória 
da mulher que anos mais tarde fundaria com outras companheiras o Sindicato 
das Empregadas Domésticas do Rio de Janeiro. Foi também na adolescência que 
Lua Oliveira criou sua primeira campanha de arrecadação de livros e transformou 
a própria casa em uma biblioteca comunitária na Ladeira dos Tabajaras, na Zona 



9

Sul do Rio de Janeiro. Hoje, ela ainda não chegou aos 20 anos, mas já criou mais 
de cem salas de leitura pelas periferias do Brasil.

Estas páginas concretizam o desejo de Nilza Rogéria de ampliar a visibi-
lidade e compreender as vivências de 30 mulheres negras. A partir das falas, a 
pesquisadora analisa o modo como essas mulheres precisaram se aquilombar e 
mobilizar os recursos que tinham disponíveis durante a pandemia para garantir 
a sobrevivência dos moradores de suas comunidades. Atuações que partiram do 
profundo conhecimento que elas tinham e têm da realidade de seus territórios e 
que, muito além da garantia do alimento, foram permeadas principalmente de 
afeto. Suas histórias se confundem com a história de suas comunidades, valorizam 
a memória e a cultura local, mostram o acolhimento diante da violência dentro 
e fora de casa e revelam, principalmente, a capacidade que elas têm de serem 
mediadoras entre a favela e o poder público, reivindicando seu espaço dentro da 
sociedade. E, apesar de diferentes entre si, todas elas em algum momento reve-
renciam as mulheres que vieram antes – as mães, avós, tias, professoras, outras 
líderes. São passos que vêm de longe, com pontua Jurema Werneck sobre a tra-
jetória de mulheres negras, e aqui nos mostram que elas seguem caminhando 
juntas e, por vezes, carregando os seus nos braços. 

Alessandra Cruz

Referências
FALA ROÇA. Mulheres sem renda são as mais afetadas pela pandemia na Rocinha, 
08/09/2020. Disponível em: https://falaroca.com/mulheres-afetadas-pandemia-rocinha. 
 WERNECK, J. Nossos passos vêm de longe! Movimentos de mulheres negras e estratégias 
políticas contra o sexismo e o racismo. Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/
as Negros/as (ABPN), 1(1), p. 07-17, 2010. Recuperado de https://abpnrevista.org.br/site/
article/view/303.





APRESENTAÇÃO

Esta obra estabelece os fundamentos analíticos que orientam a pesquisa 
“Lideranças femininas das favelas e periferias e as estratégias para o enfrentamento 
das consequências da Covid-19”, cujo objetivo principal é ampliar a visibilidade 
acerca da atuação dessas lideranças a partir das estratégias e ações construídas 
para o enfrentamento dos efeitos sociais, econômicos e de saúde produzidos di-
reta e indiretamente pela pandemia da Covid-19 nos territórios populares no seu 
curto, médio e longo prazos. 

Para esta pesquisa, foram realizadas entrevistas com 30 mulheres, reconhe-
cidas como lideranças em territórios de favela e periferia, que, ao subverterem a 
ordem que historicamente as colocou em condições de subalternidade, integram 
o fenômeno que nomeamos de “feminização do poder” (Nunes, 2018). Este é um 
movimento que vem fortalecendo a voz de um sujeito político que transcende a 
colonialidade de gênero e vem resistindo a uma categoria de análise que coloca as 
mulheres como vítimas unilaterais do sistema de poder. 

Na primeira parte deste livro, discutimos a questão da pandemia, da necro-
política e do aquilombamento a partir da experiência de mulheres negras das favelas 
e periferias que atuaram e sustentaram seus territórios principalmente durante a 
pandemia da Covid-19. Elas não apenas foram fundamentais na época como con-
tinuam sustentando o país enquanto o Estado insiste em falhar. Já as experiências 
e narrativas das 30 mulheres entrevistadas serão aprofundadas na segunda parte 
desta obra, em capítulos nos quais suas vozes emergirão como eixo central da 
análise. Além do texto, é possível que o leitor acompanhe o áudio das entrevistas 
através do QR Code que se encontra na abertura da segunda parte desta obra. 





PARTE I

PANDEMIA, NECROPOLÍTICA 
E AQUILOMBAMENTO
Mulheres negras e a produção de 
vida nos territórios populares





PANDEMIA, RACISMO ESTRUTURAL 
E NECROPOLÍTICA NO BRASIL 
CONTEMPORÂNEO

A pandemia da Covid-19 não foi um episódio isolado nem um fenômeno 
sanitário inesperado: ela se inscreveu na longa história das desigualdades brasilei-
ras, revelando e aprofundando estruturas de opressão que há séculos modelam o 
cotidiano das populações negras, pobres e periféricas. O vírus chegou a um país 
cuja arquitetura social já era orientada por hierarquias raciais, territorialidades pre-
cárias e políticas públicas seletivas. Assim, a crise sanitária deve ser compreendida 
como um ponto de inflexão que tornou mais evidente um sistema pré-existente 
de gestão desigual da vida.

O sistema de racialidade estrutural (Carneiro, 2023) demarca que a raça 
continua sendo um dos principais eixos organizadores da distribuição de opor-
tunidades, recursos e violências no Brasil. A racialidade não opera como fenôme-
no episódico, mas como arranjo institucionalizado: ela define o lugar social dos 
corpos, organiza acessos e bloqueios, estrutura o mercado de trabalho, molda 
políticas públicas e regula quem pode viver com dignidade. Durante a pandemia, 
essa arquitetura se atualizou com intensidade: o vírus atingiu de maneira muito 
distinta brancos e negros, ricos e pobres, moradores de áreas centrais e de favelas 
– dinâmica analisada também por Santos (2022), ao discutir como a formação 
racial brasileira define a distribuição da vulnerabilidade.

A Covid-19 encontrou territórios já atravessados por desigualdades acumula-
das – urbanização precária, informalidade laboral, serviços públicos insuficientes, 



16

ausência histórica do Estado e presença permanente da violência institucional. 
Esses elementos compõem uma geografia de risco que precede a crise sanitária 
e que, diante de um vírus de alta disseminação, transforma o cotidiano das pe-
riferias em cenário de vulnerabilidade ampliada. Não se trata de fatalidade, mas 
de produto direto de séculos de políticas que naturalizam a precariedade como 
destino das populações negras.

O diferencial da letalidade da Covid-19 nos territórios periféricos evidencia 
a atuação de mecanismos que Achille Mbembe (2018) chama de necropolítica, isto 
é, a gestão desigual da morte, na qual determinados grupos sociais são sistemati-
camente expostos ao abandono, ao risco e à vulnerabilidade. No Brasil, essa gestão 
da morte assume contornos específicos: ela opera pela racialização dos corpos e 
pela produção de territórios desprovidos de direitos, nos quais a sobrevivência 
cotidiana depende da capacidade interna dos sujeitos de criar redes e estratégias 
alternativas de proteção. Essa gestão seletiva da morte radicaliza a biopolítica mo-
derna, evidenciando que, em contextos coloniais e racializados, governar implica 
decidir sistematicamente quais vidas serão protegidas e quais serão lançadas à 
precariedade (Mbembe, 2003).

As favelas e periferias funcionaram, nesse contexto, como epicentros silen-
ciosos da crise. A seletividade das políticas públicas – desde a testagem limitada 
até a distribuição desigual de insumos, como álcool em gel e máscaras – reforçou 
a sensação coletiva de abandono. Os dados de letalidade escancararam essa desi-
gualdade: bairros periféricos registraram índices muito superiores aos de regiões 
centrais, mesmo sem acesso proporcional à testagem. A vida, nesses territórios, 
operava em constante tensão entre a necessidade de sobreviver economicamente e 
a urgência de se proteger de um vírus que encontrou nas desigualdades estruturais 
seu principal acelerador.

As reflexões de Frantz Fanon (2008) ajudam a compreender a profundidade 
desse processo ao discutir a construção colonial de geografias morais, compreen-
dendo que as sociedades estruturadas pelo racismo criam zonas de humanidade 
plena e zonas de humanidade diminuída. Nas primeiras, vidas são protegidas, 
recursos são garantidos e direitos são reconhecidos. Nas segundas, corpos ra-
cializados são tratados como excedentes, disponíveis para exploração, controle e 
violência. A pandemia atualizou essa divisão, revelando quem pôde fazer isola-
mento, quem manteve renda, quem conseguiu acessar serviços de saúde e quem 
foi exposto ao vírus enquanto mantinha, através de trabalhos mal remunerados, 
o funcionamento das cidades.



17

A necropolítica brasileira não se expressou apenas na ausência de respostas 
adequadas, mas na combinação entre abandono e controle. Enquanto políticas 
de proteção social eram insuficientes, as periferias continuaram sendo alvo de 
ações policiais violentas, mesmo durante o pico da crise sanitária, expressão da 
necropolítica urbana discutida por Mbembe (2018). Essa coexistência, descaso 
sanitário e coerção armada, constitui um dos aspectos mais perversos da gestão 
da pandemia no país. Em muitos territórios, moradores lidavam simultaneamente 
com o medo da contaminação e com a ameaça constante de violência estatal. Esse 
duplo enfrentamento evidencia que as periferias vivem não apenas um estado de 
exceção, mas um estado de exceção permanente, conceito amplamente debatido 
na literatura sobre colonialidade e políticas urbanas.

A pandemia também revelou o caráter historicamente seletivo do projeto 
de cidade brasileira. A ausência de saneamento básico, a falta de água encana-
da, a irregularidade no abastecimento, os desafios para cumprir medidas como 
“lavar as mãos frequentemente”, as moradias densamente ocupadas, as dificul-
dades de ventilação e a alta rotatividade nos transportes públicos demonstram 
que grande parte das diretrizes sanitárias era incompatível com as condições 
reais de vida das populações pobres. As recomendações oficiais eram orientadas 
por uma visão universalista que ignorava as particularidades dos territórios po-
pulares, produzindo uma política pública que, ao se pretender neutra, reforçava 
desigualdades históricas.

Nesse sentido, é fundamental compreender que a pandemia funcionou 
como um espelho ampliado das violências estruturais. O que já era desigual 
tornou-se insuportável; o que já era precário tornou-se fatal. A crise sanitária 
expôs com nitidez o quanto o Estado brasileiro opera, há séculos, com base em 
hierarquizações raciais, geográficas e sociais que organizam quem tem acesso à 
proteção e quem permanece vulnerável. O abandono das periferias não foi um 
erro pontual de planejamento: ele é sintoma de uma lógica histórica que natu-
raliza a desproteção como destino racializado, aspecto central das análises de 
Carneiro (2023).

Uma das tecnologias centrais do racismo brasileiro é o mito da democra-
cia racial que mascara desigualdades profundas sob o discurso da harmonia e 
da mestiçagem (Carneiro, 2019). Durante a pandemia, esse mito ruiu de forma 
incontornável. Ele se desfaz diante das taxas de mortalidade, dos mapas da fome, 
dos relatos de mulheres que sustentaram comunidades inteiras e das denúncias 
de violações de direitos. A crise sanitária desmontou o imaginário de que o Brasil 



18

seria um país livre de tensões raciais: a morte, distribuída de forma seletiva, tornou 
impossível ocultar o caráter racial da desigualdade nacional.

É igualmente impossível compreender o impacto da pandemia sem conside-
rar o papel central do trabalho informal. Grande parte da economia dos territórios 
populares depende de pequenas atividades, serviços autônomos, vendas ambulantes 
e ocupações sem proteção trabalhista – dinâmica que remete à crítica sobre a co-
lonialidade do poder (Quijano, 2005) e a racialização das formas de trabalho que 
demonstram que o racismo não é um resíduo do passado escravocrata, mas um 
mecanismo constitutivo do capitalismo brasileiro, funcionando como engrenagem 
que organiza hierarquias sociais, distribui desigualmente oportunidades e legitima 
a marginalização sistemática da população negra (Moura, 1988). 

Nesse contexto, a pandemia também revelou as contradições da assistência 
estatal. O auxílio emergencial, embora tenha evitado uma tragédia ainda maior, 
foi marcado por atrasos, burocracias e falhas de acesso que novamente atingiram 
mais duramente quem já vivia em condições de maior vulnerabilidade. Em muitos 
territórios, foram movimentos comunitários, especialmente liderados por mulheres, 
que mobilizaram redes de proteção para suprir as lacunas estatais. A pandemia 
não inaugurou a desresponsabilização do Estado: ela apenas a tornou explícita 
e incontornável.

Por isso, a análise da pandemia nas periferias brasileiras exige articular 
diferentes dimensões: histórica, territorial, racial e política. A crise sanitária não 
pode ser dissociada da produção urbana desigual que define o funcionamento 
das cidades, das políticas de segurança pública que criminalizam territórios 
racializados, da distribuição seletiva de direitos e da persistência de narrativas 
que negam a centralidade do racismo na vida social brasileira. A  pandemia 
não criou a violência institucional, ela a revelou, ampliou e tornou mais difícil 
de ser ignorada.

Ao mesmo tempo, a pandemia expôs um paradoxo fundamental: os ter-
ritórios mais precarizados, aqueles que aparecem nos discursos oficiais como 
“problemas urbanos”, mostraram-se capazes de produzir respostas rápidas, in-
ventivas e profundamente enraizadas no cotidiano. Esse paradoxo – abandono 
estatal e potência comunitária – marca o cenário que orienta esta reflexão. Ela 
indica que a compreensão da pandemia no Brasil exige deslocar o foco do Estado 
para o território: é no território que se produz vida, que se constroem respostas e 
que emergem tecnologias políticas de cuidado, tema que será aprofundado nessa 
primeira parte da obra, nos eixos seguintes.



19

Para tal, consideramos que compreender a pandemia nas favelas e peri-
ferias é compreender o Brasil. É reconhecer que a crise sanitária expôs um país 
sustentado pela racialidade estrutural, governado por dispositivos necropolíti-
cos (Mbembe, 2018) e organizado por uma profunda desigualdade territorial 
(Carneiro, 2023; Santos, 2022). Mas é também entender que foi justamente nesses 
territórios – e especialmente pelas mãos das mulheres negras – que surgiram 
as respostas mais eficazes, criativas e politicamente significativas de enfrenta-
mento à pandemia.





TERRITÓRIOS POPULARES 
COMO ESPAÇOS POLÍTICOS, 
EPISTEMOLÓGICOS E AFETIVOS

Compreender o impacto da pandemia nas favelas e periferias brasileiras 
exige deslocar o olhar das explicações estruturais para a materialidade concreta 
dos territórios. Isso implica reconhecer que as periferias urbanas não são apenas 
recortes geográficos ou unidades administrativas, mas espaços sociopolíticos, 
afetivos, históricos e epistemológicos, onde a vida cotidiana é produzida, susten-
tada e disputada. As favelas constituem formações sociais complexas, criadas a 
partir de dinâmicas de violência estatal, deslocamentos populacionais, ameaças 
permanentes de remoção e organização comunitária, que ao longo de décadas se 
tornaram fundamentais para o funcionamento das cidades.

Essa compreensão rompe com uma narrativa hegemônica que insiste em 
tratar a favela como ausência – ausência de Estado, de infraestrutura, de ordem 
– ou como problema urbano a ser corrigido. A favela, como categoria analítica e 
não apenas urbanística, ocupa o epicentro dessa articulação. A cidade neoliberal 
produz territorialidades precárias como resultado da lógica de acumulação por 
espoliação, da financeirização da terra urbana e da captura das políticas públicas 
por interesses privados (Rolnik, 2015). A favela não é um “problema urbano”, mas 
um projeto político: resultado de séculos de políticas que expulsam, segregam, cri-
minalizam e confinam populações negras, pobres e historicamente marginalizadas.

Esse enquadramento se conecta ao debate sobre a favela enquanto “categoria 
construída e disputada” (Valladares, 2005), o que significa que sua definição não 



22

é neutra, mas atravessada por práticas de poder. É nesse contexto que o território 
deve ser compreendido como categoria política. A favela não é um espaço “natu-
ral” ou fruto do espontaneísmo urbano; ela é o resultado histórico da racialização 
da terra, da negação de direitos e da produção de periferias como estratégia de 
organização social. 

Como argumenta Aníbal Quijano (2005), a colonialidade do poder não se 
limita às relações econômicas ou epistemológicas: ela estrutura também as geogra-
fias urbanas, definindo quais grupos sociais terão acesso à cidade, à mobilidade, 
ao saneamento, à moradia e à proteção. A pandemia evidenciou essa colonialidade 
espacial com precisão: a distribuição da contaminação e da mortalidade seguiu 
traçados raciais e territoriais.

Os territórios populares produzem formas próprias de existência coletiva, 
ancoradas em vínculos de solidariedade, redes comunitárias, sistemas informais 
de governança e práticas ancestrais de cuidado e sobrevivência. Durante a pande-
mia, essas formas tornaram-se fonte indispensável de vida, especialmente diante 
da ausência deliberada de políticas públicas. Como descrevem Nunes et al. (2023), 
a favela é simultaneamente espaço de estigma e de produção de potentes redes co-
munitárias de vida e saúde, articuladas por mulheres que transformam o território 
em infraestrutura social de cuidado. A pandemia apenas ampliou essa contradição: 
ao mesmo tempo em que o Estado intensificou controles policiais e negligenciou 
políticas sanitárias, as mulheres líderes converteram o território em campo de 
ação política, inventando modos de sobreviver onde o Estado produzia abandono.

A produção desigual do espaço urbano brasileiro, marcada por remoções, 
confinamentos, expansão de fronteiras imobiliárias e políticas públicas seletivas, 
constitui o pano de fundo para entender por que as favelas foram tão atingidas 
pela Covid-19. A literatura crítica sobre urbanização aponta que a precariedade 
não é acidente, mas consequência de políticas que, ao longo do século XX, crimi-
nalizaram e segregaram populações negras. Esse processo produz territórios onde 
as condições de vida dificultam a adoção das medidas sanitárias recomendadas, 
como distanciamento físico, isolamento domiciliar e higienização constante. 
O território, portanto, não é mero cenário; é determinante das possibilidades de 
viver ou morrer.

Ao mesmo tempo, o território é também o lugar onde emergem respostas 
políticas enraizadas. Como apontam estudos recentes sobre vigilância popular em 
saúde (Silva et al., 2024), o território funciona como matriz de produção de co-
nhecimento situado (Haraway, 1995), capaz de orientar ações comunitárias de 
cuidado, mapeamento, comunicação e prevenção. Essa capacidade organizativa 



23

não é improvisada: ela decorre de um acúmulo histórico de práticas solidárias, 
articuladas principalmente por mulheres. Nas ruas estreitas, vielas, becos e casas 
coletivas das periferias, as pessoas constroem diariamente redes que garantem so-
brevivência, circulação de informações, mediação de conflitos e proteção coletiva, 
redes que se intensificaram durante a pandemia.

Assim, o território é também uma categoria epistemológica. Ao contrário 
da visão tradicional que associa conhecimento à produção científica formal, estu-
dos de epistemologias feministas negras (Collins, 2019; Gonzalez, 1988; Carneiro, 
2003) demonstram que saberes elaborados a partir da experiência vivida, especial-
mente por mulheres negras e periféricas, constituem sistemas de conhecimento 
com rigor próprio, enraizados na vida cotidiana. Esses saberes não se restringem 
à descrição da realidade: eles produzem diagnósticos complexos, respostas práti-
cas e tecnologias sociais capazes de enfrentar desigualdades que políticas públicas 
formais não alcançam.

Todo conhecimento é produzido a partir de uma posição específica no 
mundo, implicada ética e politicamente (Haraway, 1995). Quando olhamos para as 
estratégias organizadas nas periferias durante a pandemia – desde campanhas de 
prevenção até cozinhas solidárias, passando por redes de mães, mutirões de saúde 
e mapeamentos de famílias –, percebemos que tais práticas são também formas de 
produção de conhecimento territorial. As mulheres que lideram esses processos 
não apenas executam ações: elas analisam, interpretam, conectam informações, 
produzem diagnósticos e orientam o território.

Além disso, o território é uma categoria afetiva. Ele é tecido por laços, me-
mórias, ancestralidades, relações de vizinhança, redes de cuidado e formas de 
pertencimento que sustentam a vida em coletividade (Santos, 2002). Em favelas e 
periferias, onde a presença do Estado frequentemente se dá pela violência e pela 
omissão, os vínculos afetivos constituem a base da proteção social real. Durante a 
pandemia, esses vínculos foram essenciais para a mobilização de recursos, para o 
acolhimento de famílias enlutadas, para o acesso a alimentos e para a circulação de 
informações seguras. As práticas cotidianas que sustentam os territórios – preparar 
comida para vizinhos, acolher crianças, acompanhar idosas, organizar compras 
coletivas – tornaram-se estratégias explícitas de enfrentamento à crise sanitária.

Essa dimensão afetiva é inseparável da dimensão política. No contexto das 
experiências de mulheres negras, revela que o espaço não é apenas um recorte 
geográfico, mas uma construção aprofundada por vínculos, memórias e práticas 
de cuidado que sustentam a vida coletiva. Nesses territórios, o afeto se converte em 
força política, articulando pertencimentos e estratégias de resistência que emergem 



24

do cotidiano e da experiência encarnada. Essa compreensão ecoa o que diversas 
autoras do feminismo negro (Collins, 2019; Lorde, 2019; Nascimento, 2021) têm 
analisado ao mostrar que relações afetivas, redes de solidariedade e práticas comu-
nitárias reorganizam o espaço vivido e produzem formas próprias de existência.

Os afetos não são elementos privados, mas parte das formas coletivas de 
fazer política nos territórios populares. O cuidado, a escuta, a solidariedade e a 
mediação de conflitos são práticas políticas que sustentam comunidades inteiras, 
especialmente quando o Estado falha. Durante a pandemia, essa política afetiva 
foi mobilizada em escala: cozinhas se transformaram em infraestruturas de ali-
mentação; grupos de mães se tornaram espaços de comunicação e cuidado; lares 
se converteram em pontos de apoio emocional; redes de vizinhança passaram a 
operar como sistemas de vigilância popular.

Dessa forma, os territórios populares se revelam como espaços de gover-
nança comunitária, onde decisões, ações e estratégias coletivas são articuladas 
diariamente, muitas vezes com mais eficácia do que estruturas formais. Em di-
versas favelas do Rio de Janeiro, por exemplo, lideranças femininas organizaram 
rotas seguras para evitar aglomerações, distribuíram máscaras, verificaram 
sintomas, mapearam pessoas adoecidas, articularam atendimento médico e ga-
rantiram alimentação básica para milhares de famílias. Essas ações demonstram 
que o território possui uma inteligência própria. Uma inteligência territorial, que 
combina saber experiencial, conhecimento técnico, afetos, redes de confiança e 
pragmatismo político.

É essa inteligência territorial que contrasta com a resposta estatal à pan-
demia. Enquanto políticas públicas falharam em reconhecer a complexidade dos 
territórios, mulheres das periferias criaram estratégias altamente adaptadas às 
dinâmicas locais. Essa diferença não é apenas metodológica: ela é epistemológica 
e política. O Estado opera a partir de protocolos rígidos, elaborados para realida-
des padronizadas; os territórios operam a partir da experiência, da proximidade, 
da escuta e da adaptação contínua. Por isso, em muitos casos, a proteção real foi 
organizada pelas próprias comunidades e não pelo poder público.

Essa discrepância reforça um ponto crucial: o território produz conheci-
mento que deveria orientar políticas públicas. Durante a pandemia, esse apaga-
mento se mostrou desastroso: ao desconsiderar a expertise comunitária, políticas 
oficiais tornaram-se ineficazes ou inadequadas para a vida nas favelas. Além das 
dimensões política, epistemológica e afetiva, o território é também um lugar de 
invenção. É nele que se atualizam práticas ancestrais de solidariedade, ligadas às 
tradições de resistência negra, como lembra Beatriz Nascimento (2021 [1985]) em 



25

sua discussão sobre o quilombo como categoria política e histórica. As favelas, 
nesse sentido, são herdeiras diretas dessas práticas: espaços criados forçosamente 
por populações negras marginalizadas, mas continuamente reinventados como 
territórios de vida, de criação e de luta. 

Portanto, analisar a pandemia a partir dos territórios populares significa, 
necessariamente, reconhecer que a vida nas periferias é sustentada por sistemas 
complexos de organização comunitária, inteiramente atravessados por raça, 
gênero e classe. Significa compreender que o território não é apenas onde a 
vida acontece, mas como ela acontece – e quem a faz acontecer (Santos, 2002). 
Como se aprofundará nos eixos seguintes, essa centralidade recai sobre mulhe-
res negras, que se tornaram as principais arquitetas da governança cotidiana e 
da proteção coletiva.

Ao situar o território como matriz política, epistemológica e afetiva, este 
eixo estabelece o pano de fundo essencial para compreender o papel das lideranças 
femininas durante a pandemia. É no território, e não nas instituições formais, que 
se encontram as práticas que sustentaram comunidades, que disputaram narrativas, 
que criaram respostas e que, em última instância, salvaram vidas.





MULHERES NEGRAS COMO ARQUITETAS 
DO CUIDADO, DA GOVERNANÇA 
E DA SOBREVIVÊNCIA

Compreender o enfrentamento à pandemia da Covid-19 nos territórios po-
pulares a partir da narrativa de 30 mulheres exige, necessariamente, reconhecer o 
papel central desempenhado pelas mulheres negras. Elas não foram apenas agentes 
de cuidado, mas arquitetas da sobrevivência, responsáveis por reorganizar práticas 
coletivas, produzir informação, criar redes de acolhimento e sustentar a vida em 
contextos marcados por abandono estatal, desigualdade histórica e violência ins-
titucional. Longe de constituírem respostas improvisadas, essas ações atualizam 
um repertório ancestral de luta, estruturado ao longo de séculos de resistência à 
colonialidade, ao racismo e ao patriarcado.

A análise da atuação das mulheres periféricas na pandemia deve partir da 
compreensão de que seus corpos e trajetórias estão atravessados pela simultanei-
dade de opressões. Conforme Lélia Gonzalez (1988), a experiência das mulheres 
negras não pode ser compreendida a partir da soma de desigualdades isoladas, 
mas sim como produção histórica situada na encruzilhada entre racismo, sexismo 
e desigualdade de classe. Essa simultaneidade funda a categoria político-cultural 
de amefricanidade, que reconhece que as identidades e práticas das mulheres 
negras nas Américas resultam do encontro entre a violência colonial e a criação 
político-cultural das populações africanas e afro-diaspóricas.

O cotidiano das mulheres negras é atravessado por múltiplas camadas de 
desigualdade que se atualizam de forma combinada numa perspectiva interseccional 



28

(Crenshaw, 1991; Akotirene, 2019; Collins, 2000; Davis, 1981; Gonzalez, 1988). Seus 
corpos e suas atuações evidenciam como a articulação entre raça, gênero e terri-
tório estrutura de maneira profunda as desigualdades que atravessam suas vidas.

Durante a pandemia, essa encruzilhada tornou-se ainda mais evidente. 
As mulheres negras periféricas vivenciaram, ao mesmo tempo, a intensificação do 
trabalho doméstico não remunerado, o colapso do trabalho precarizado, o aumento 
das violências domésticas e institucionais, e a tarefa de sustentar comunidades in-
teiras. Em muitos lares, elas foram responsáveis por garantir o acesso à alimentação, 
mediar conflitos, acompanhar doentes, circular informações confiáveis, acolher 
crianças e garantir que vizinhos vulneráveis não ficassem desassistidos. O traba-
lho que carregam historicamente, frequentemente invisibilizado, naturalizado ou 
desvalorizado, emergiu como a principal linha de defesa contra o colapso social.

Essa centralidade não é fruto da pandemia; ela é expressão de uma genea-
logia política profunda. A história das mulheres escravizadas, demonstra que elas 
cumpriram papéis fundamentais na organização da vida coletiva, garantindo 
alimentação, cuidado, transmissão cultural, resistência cotidiana e manutenção 
das comunidades negras mesmo sob extrema violência (Davis, 2016). Esse legado 
reverbera nas periferias brasileiras, onde mulheres negras são, simultaneamente, 
trabalhadoras precarizadas, cuidadoras compulsórias e lideranças comunitárias 
(Nunes, 2018, 2023). 

Nesse sentido, cabe refletir sobre como a colonialidade de gênero (Lugones, 
2014) aprofunda esse entendimento: a modernidade colonial instituiu uma divisão 
hierárquica da humanidade, na qual mulheres racializadas foram posicionadas 
como corpos disponíveis para o trabalho servil, o cuidado compulsório e a explora-
ção emocional (Rios e Lima, 2020; Collins e Bilge, 2021). Assim, as mulheres negras 
foram historicamente responsabilizadas por garantir a sobrevivência dos outros, 
mesmo quando suas próprias vidas não eram protegidas pelo Estado. Durante a 
pandemia, essa matriz colonial tornou-se amplificada: enquanto políticas públi-
cas falhavam, elas eram convocadas, informalmente, a sustentar a vida coletiva.

Essas práticas, entretanto, não devem ser confundidas com altruísmo es-
pontâneo. Elas constituem uma política radical da vida, fundamentada em uma 
longa tradição de resistência feminina negra. O cuidado, quando exercido por 
mulheres negras em contextos de opressão, não é gesto sentimental, mas uma 
estratégia política que reorganiza laços, produz pertencimento, sustenta subjeti-
vidades e enfrenta estruturas desumanizantes (hooks, 1994; 2001; Collins, 2000). 
Nas periferias brasileiras, essa política do cuidado transforma cozinhas, quintais, 
becos e vielas em verdadeiras infraestruturas comunitárias de proteção.



29

A ética do cuidado coletivo como fundamento epistêmico da experiência 
das mulheres negras parte da compreensão de que a vida comunitária depende de 
relações de reciprocidade, confiança e solidariedade, sustentadas principalmente 
por mulheres. Durante a pandemia, essa ética se materializou em redes de mães, 
grupos de vizinhança, campanhas de doação, cozinhas solidárias, estratégias de 
acolhimento emocional e mecanismos populares de vigilância em saúde, práticas 
que operaram como tecnologias sociais de alta complexidade.

Essa articulação demonstra porque foram as mulheres negras que condu-
ziram, com mais intensidade, as respostas comunitárias à pandemia. Elas conhe-
cem o território, os vínculos, a circulação das pessoas, os medos e as necessida-
des urgentes; entendem como acessar famílias vulneráveis; dominam os códigos 
locais; e, muitas vezes, já articulavam redes de cuidado antes mesmo da chegada 
da Covid-19. A pandemia, portanto, não inaugurou seu protagonismo: apenas o 
tornou impossível de ignorar.

Essa dinâmica denomina insurgências do cotidiano: gestos mínimos, práticas 
discretas, modos de viver e pequenas recusas que, embora não reconhecidos pelas 
instituições formais, constituem formas históricas de resistência negra (Hartman, 
1997; Gonzalez, 1988; Nascimento, 2021). Cozinhar para vizinhos, acolher mães 
solo, organizar listas de doação, traduzir informações sanitárias, distribuir más-
caras, visitar idosos isolados, evitar conflitos locais ou reorganizar rotas seguras 
são microinsurreições que sustentam territórios inteiros. São ações políticas que 
emergem da experiência vivida e da convicção profunda de que a vida coletiva 
deve ser preservada.

Essas ações cotidianas atualizam, também, o conceito de quilombismo 
formulado por Beatriz Nascimento (1985; 2021), que compreende o quilombo 
não como entidade histórica estática, mas como prática permanente de organi-
zação coletiva, proteção e autonomia. Durante a pandemia, as redes de mulheres 
nas periferias se configuraram como verdadeiros quilombos urbanos: espaços de 
coordenação comunitária, solidariedade, produção de conhecimento e disputa 
política. Como Nascimento argumenta, o quilombo é categoria política, histórica 
e epistêmica e sua atualização contemporânea ocorreu, sobretudo, pelas mãos das 
mulheres negras periféricas.

Essas mulheres transformaram práticas ancestrais de sobrevivência – cozi-
nhar coletivamente, acolher, mediar conflitos, proteger crianças, garantir circu-
lação de alimentos – em tecnologias sociais que enfrentaram o colapso sanitário. 
Essas ações constituem o que Grada Kilomba (2019) chama de “memórias de dor 
e resistência”: repertórios históricos inscritos no corpo negro que emergem em 



30

momentos de crise como respostas coletivas, baseadas na ancestralidade e na pro-
teção. O corpo das mulheres periféricas carrega essa memória histórica e, durante 
a pandemia, produziu novas camadas de conhecimento e ação.

A partir dessa genealogia, torna-se evidente que a produção de cuidado nas 
periferias não pode ser reduzida à ideia de “resiliência”, termo frequentemente 
usado para romantizar o sofrimento. O que as mulheres negras realizaram não 
foi resiliência: foi organização política, baseada em saberes situados, capacidade 
analítica profunda, ação coletiva e leitura sensível das dinâmicas do território. 
Elas criaram redes, articularam recursos, disputaram o Estado, organizaram 
campanhas, acolheram famílias, intermediaram políticas públicas e produziram 
respostas eficazes em contextos de abandono.

Nesse sentido, cabe refletir sobre como a colonialidade de gênero aprofunda 
esse entendimento: a modernidade colonial instituiu uma divisão hierárquica da 
humanidade, na qual mulheres racializadas foram posicionadas como corpos dis-
poníveis para o trabalho servil, o cuidado compulsório e a exploração emocional. 
Esse processo se articula a pedagogia da crueldade, conceito que descreve como 
sociedades marcadas pela violência estrutural naturalizam a morte e a desumani-
zação de populações racializadas e periféricas, convertendo a dor alheia em prática 
cotidiana, tolerável e invisibilizada (Segato, 2012). A pandemia escancarou essa 
pedagogia: vidas negras e pobres foram tratadas como menos urgentes. As mulheres 
negras, ao reverterem essa lógica, tornaram-se guardiãs da vida, afirmando, por 
meio de práticas concretas, que cada existência importa, que cada corpo merece 
cuidado, e que a violência institucional não pode ser naturalizada.

Por isso, quando falamos da atuação das mulheres negras durante a pande-
mia, estamos falando de um projeto político radical: a política de sustentar a vida 
onde o Estado produz morte. Trata-se de uma política que emerge das margens, 
mas que reorganiza o centro; que nasce do cotidiano, mas produz impactos estru-
turais; que se baseia na experiência, mas formula epistemologias com capacidade 
de transformar políticas públicas.

Esse protagonismo feminino não é superficial, emergencial ou espontâneo. 
Ele é profundo, histórico, coletivo e inegociável. É ele que permite compreender 
por que, apesar do abandono estatal, as periferias não colapsaram completamente. 
E é ele que sustenta este relatório: reconhecer as mulheres negras como arquitetas 
da sobrevivência é condição essencial para compreender tanto a pandemia quanto 
a própria organização social das periferias brasileiras.



AQUILOMBAMENTO E REDES FEMININAS 
COMO TECNOLOGIAS POLÍTICAS 
DE GOVERNANÇA COMUNITÁRIA

A pandemia da Covid-19 tornou visível uma dinâmica que sempre estru-
turou a vida nas periferias brasileiras: diante da violência institucional e do aban-
dono estatal, são as redes comunitárias, sobretudo organizadas por mulheres, que 
sustentam a vida coletiva. Esse fenômeno não é circunstancial; ele está enraizado 
em uma longa tradição política das populações negras no Brasil, cuja genealogia 
remonta aos quilombos enquanto territórios de resistência, autonomia e inven-
ção de formas de vida não capturadas pelo poder colonial. Para compreender o 
que ocorreu nos territórios populares durante a pandemia, é necessário situar 
essas práticas no campo mais amplo do quilombismo contemporâneo, tal como 
formulado e aprofundado por Beatriz Nascimento (1985; 2021) e por intelectuais 
do pensamento negro.

O quilombo, longe de ser apenas uma categoria histórica associada ao pe-
ríodo escravista, é, conforme destaca Nascimento (2021 [1985]), uma categoria 
política, uma forma coletiva de organizar território, vida e cuidado sob regimes 
de violência e desproteção. Nascimento (2021 [1985]) argumenta que o quilombo 
é, sobretudo, uma tecnologia de criação comunitária baseada na solidariedade, 
na autonomia e na defesa coletiva, uma forma de reorganizar a vida a partir de 
vínculos, ancestralidades e compromissos éticos com o comum. Essa concepção 
amplia radicalmente o entendimento tradicional do quilombo ao situá-lo como 



32

prática viva, capaz de se atualizar sempre que populações negras precisam orga-
nizar estratégias de proteção em contextos de agressão estrutural.

Durante a pandemia, essa atualização foi evidente. Redes femininas de 
cuidado – compostas por lideranças comunitárias, agentes populares de saúde, 
educadoras, cuidadoras, mães, vizinhas e trabalhadoras precarizadas – mobiliza-
ram repertórios ancestrais que produziram, na prática, quilombos urbanos. Esses 
quilombos não se configuram necessariamente como lugares físicos, mas como 
redes extensas de proteção, apoio, articulação e cuidado que atravessam becos, 
vielas, ruas, casas e cozinhas. São espaços vivos onde a vida é reorganizada coleti-
vamente e onde a precariedade é enfrentada por meio de solidariedade, confiança 
e ação coordenada.

Esse processo pode ser compreendido pela noção de aquilombar, termo 
mobilizado por intelectuais negras contemporâneas para descrever práticas de 
construção coletiva da vida a partir de vínculos, ética comunitária e ancestrali-
dade. O aquilombamento, como destaca Veillette (2025), é tanto prática quanto 
epistemologia: uma forma de produzir conhecimento situada nas relações de 
reciprocidade e solidariedade que sustentam territórios marcados pela violência 
estrutural. Aquilombar significa reorganizar a vida a partir de cozinhas solidá-
rias, grupos de mães, mutirões de saúde, redes de abastecimento e mecanismos 
de vigilância popular, afirmando que o território possui a capacidade de proteger 
os seus quando o Estado falha.

Durante a pandemia, esse processo se atualizou de forma contundente. Redes 
femininas de cuidado, compostas por lideranças comunitárias, agentes populares 
de saúde, educadoras, cuidadoras, mães e vizinhas, mobilizaram repertórios ances-
trais, transformando práticas cotidianas em tecnologias políticas de sustentação da 
vida. Essas mulheres reorganizaram fluxos de alimentos, cuidados e informações, 
criando sistemas comunitários de proteção que podem ser compreendidos como 
quilombos urbanos: redes vivas, não necessariamente materializadas em espaços 
físicos fixos, mas constituídas por relações, confiança, memória e apoio mútuo.

O corpo das mulheres negras periféricas revela-se, nesse contexto, como 
arquivo vivo dessas práticas de resistência. Como demonstra Veillette (2025, 
p. 17-18), é no corpo – em suas memórias, afetos, gestos, modos de cuidado e ro-
tinas de proteção – que se atualizam as tecnologias quilombolas de resistência. 
Durante a pandemia, essas mulheres transformaram suas próprias casas, trajetórias 
e redes de apoio em infraestruturas vivas de cuidado, circulação de informações 
e produção de alternativas ao colapso estatal, reconfigurando a cidade a partir de 
suas práticas de aquilombamento.



33

Aquilombamento também é tecnologia política: ele articula memória, afeto, 
corpo e território. Ele ativa saberes negros ancestrais capazes de produzir sistemas 
de apoio e coordenar respostas rápidas em cenários de crise. Como revela a aná-
lise de Nascimento (1980; 2021), o quilombo histórico funcionava como espaço 
de autonomia, mas também como laboratório político, lugar de invenção. O qui-
lombo contemporâneo, ou aquilombamento, opera da mesma forma: mulheres 
transformam recursos escassos em soluções comunitárias, elaboram diagnósticos 
territoriais, constroem redes complexas e atuam como mediadoras entre morado-
res, serviços públicos, organizações sociais e instituições externas.

Essa estrutura de governança comunitária pode ser compreendida à luz do 
que Rita Segato (2012) descreve como comunitarismo insurgente: formas de orga-
nização criadas por populações submetidas à violência estrutural, que se baseiam 
na reciprocidade, no cuidado e na ética coletiva. Essas formas de organização não 
dependem de estruturas formais do Estado ou do mercado; ao contrário, elas emer-
gem justamente onde o Estado falha e onde as relações mercantis se mostram insu-
ficientes para sustentar a vida. Durante a pandemia, esse comunitarismo insurgente 
assumiu proporções mais amplas, organizando cadeias de cuidado que incluíam 
desde a distribuição de alimentos até o acompanhamento de famílias doentes.

Ao articular essas redes, as mulheres produziram o que este relatório de-
nomina tecnologias sociais de cuidado. Essas tecnologias, distribuídas em práti-
cas como cozinhas solidárias, redes de vigilância popular, mutirões de limpeza, 
campanhas educativas, mapeamento de vulnerabilidades e mediação com serviços 
públicos, são sistemas complexos que operam com alta inteligência territorial. 
Elas combinam conhecimento técnico (quando disponível), saber experiencial, 
afetos, redes de confiança e estratégias de cooperação. São tecnologias porque 
transformam informações, recursos e vínculos em ações coordenadas. São polí-
ticas porque disputam o poder de definir quem vive e quem morre em contextos 
de necropolítica estatal (Mbembe, 2003; 2018).

Essas tecnologias femininas de governança comunitária operaram no pe-
ríodo da Covid-19 e ainda operam em sentidos múltiplos:

1.	 Infraestruturas de cuidado:
As mulheres criaram redes que funcionaram como verdadeiras infraes-
truturas populares: cozinhas solidárias, bancos de alimentos, rotas de 
entrega segura, espaços de cuidado infantil, redes de acolhimento emo-
cional e pontos de apoio às famílias enlutadas. Esses arranjos passaram 
a ocupar o lugar deixado pela ausência de políticas públicas de saúde, 
assistência e alimentação.



34

2.	 Sistemas de produção e circulação de informação:
Lideranças femininas traduziram informações técnicas em linguagem 
acessível, circularam dados confiáveis, combateram notícias falsas e 
produziram diagnósticos do território. Guiadas por saberes situados 
(Haraway, 1995), essas mulheres elaboraram estratégias informativas 
que se mostraram mais eficazes do que campanhas institucionais.

3.	 Governança territorial e mediação institucional:
As mulheres atuaram como mediadoras entre moradores, escolas, ser-
viços de saúde, equipamentos públicos e organizações externas. Esse 
papel de mediação evidencia o que a sociologia das redes descreve como 
função de “nós estratégicos”: pontos que articulam fluxos de informação, 
recursos e confiança. Durante a pandemia, essa mediação impediu que 
o colapso sanitário se tornasse colapso social absoluto.

4.	 Estratégias emocionais e espirituais de sustentação da vida:
Acolhimento de famílias enlutadas, rodas de conversa, escuta ativa, 
apoio a mães solo, proteção de idosos e cuidado espiritual constituíram 
formas de enfrentamento às dores da pandemia. Esses gestos expres-
sam o legado ancestral de cura e resistência, historicamente carregado 
pelas mulheres negras.

5.	 Invenção cotidiana e criatividade política:
As mulheres improvisaram soluções materiais e afetivas para problemas 
concretos, transformando o cotidiano em campo de criação política. 
Cozinhas se tornaram centro de operação; casas viraram bases de aco-
lhimento; quintais tornaram-se depósitos; vielas funcionaram como 
corredores de distribuição. Esse processo revela a força do território 
como laboratório político, onde o conhecimento emerge da experiência 
vivida e da urgência coletiva.

Essa complexa articulação de práticas e saberes evidencia que as redes femini-
nas constituem formas de governança cujo alcance ultrapassa o âmbito do cuidado 
e adentra o campo da política. Elas disputam o Estado não apenas ao exigir polí-
ticas públicas, mas ao criar alternativas quando tais políticas falham, movimento 
que Sonia Alvarez (2014) identifica como característica central dos ativismos fe-
ministas latino-americanos: a atuação simultânea dentro, fora e contra o Estado.

Nesse sentido, as redes femininas são também novas institucionalidades 
periféricas: estruturas informais, mas altamente eficazes, de produção de proteção 



35

social, conhecimento e ação política. Elas possuem legitimidade comunitária, capa-
cidade organizativa e inteligência territorial, atributos que frequentemente superam 
os das instituições formais. Essas institucionalidades emergem do cotidiano, mas 
funcionam como sistemas estruturais de governança popular.

Essas formas de organização confrontam diretamente a necropolítica urba-
na (Mbembe, 2003; 2018), pois reconfiguram territórios marcados pelo abandono 
em espaços de produção de vida. Ao criar mecanismos de proteção coletiva, as 
mulheres disputam o poder de decidir quem vive, quem recebe cuidado e quem é 
lembrado. Isso constitui uma reviravolta epistemológica e política: onde o Estado 
produz morte, as mulheres negras produzem vida.

É nesse campo de disputas que se compreende a potência do aquilomba-
mento durante a pandemia: ele é resistência, mas também método; é cuidado, 
mas também política; é ancestralidade, mas também invenção contemporânea. 
As mulheres, ao organizarem essas redes, atualizam um projeto histórico de au-
tonomia coletiva e demonstram que a governança real dos territórios populares, 
aquela que sustenta a vida, é feita por elas.

Assim, este eixo evidencia que as respostas comunitárias à pandemia não 
foram improvisadas, espontâneas ou circunstanciais, mas expressão direta de uma 
tradição de quilombismo vivo, reinventado cotidianamente pelas mulheres negras 
nas periferias. Essa tradição constitui a espinha dorsal da resistência popular e o 
fundamento epistemológico das tecnologias sociais que permitiram que territórios 
inteiros resistissem ao colapso sanitário.

Nesse sentido, as reflexões contemporâneas sobre os modos de aquilombar 
o território, especialmente aquelas formuladas por mulheres negras pesquisadoras, 
ajudam a aprofundar essa compreensão. A discussão proposta por Veillette (2025) 
sobre aquilombar a cidade aprofunda a compreensão das práticas femininas de 
cuidado e governança nos territórios populares ao revelar que o quilombo não é 
apenas um marco histórico, mas uma tecnologia política contemporânea ativada 
cotidianamente pelas mulheres das favelas. 

Aquilombar (Nascimento,1980), significa mobilizar cosmologias afro-dias-
póricas, especialmente femininas, para reorganizar o espaço urbano, produzir 
pertencimento e criar alternativas à cidade marcada pela violência, pela exclusão e 
pela necropolítica. Assim, cozinhas solidárias, redes de mães, grupos de vizinhan-
ça, práticas de mediação comunitária e infraestruturas afetivas acionadas durante 
a pandemia constituem formas de aquilombamento que reconfiguram a vida nos 
territórios e afirmam modos de existência coletiva baseados na solidariedade, no 
vínculo e na ética do comum.



36

Durante a pandemia, essas mulheres transformaram suas próprias casas, 
redes de apoio e trajetórias de vida em infraestruturas vivas de cuidado, circulação 
de informações e produção de alternativas ao colapso estatal. Assim, aquilombar 
não é apenas criar espaços físicos de resistência, mas ativar corporalmente reper-
tórios ancestrais que produzem cidade, sustentam a vida e reorientam os sentidos 
de política nos territórios populares.

Dessa forma, o aquilombamento contemporâneo, ativado sobretudo pelas 
mulheres negras, se afirma como horizonte político e epistemológico indispensá-
vel para compreender tanto o enfrentamento comunitário à pandemia quanto os 
caminhos possíveis para a reconstrução social e urbana no pós-crise.



LEGADOS DA PANDEMIA E 
EPISTEMOLOGIAS TERRITORIAIS: 
MULHERES NEGRAS COMO 
FUNDAMENTO POLÍTICO DA PESQUISA

Os processos comunitários organizados por mulheres das favelas e periferias 
durante a pandemia da Covid-19 fortaleceram formas já existentes de organização 
política, produção de conhecimento e cuidado coletivo. Embora essas práticas 
não tenham surgido nesse período, a crise sanitária ampliou sua visibilidade e 
relevância, evidenciando sua centralidade na sustentação dos territórios diante 
da insuficiência das respostas institucionais.

Em muitos locais, iniciativas emergenciais transformaram-se em práticas 
contínuas. Cozinhas solidárias converteram-se em centros comunitários perma-
nentes; redes de mães se tornaram espaços de acolhimento e incidência política; 
grupos de apoio emocional se consolidaram como estruturas de cuidado; ações 
de comunicação popular evoluíram para mídias comunitárias; e mecanismos 
de vigilância popular em saúde resultaram em sistemas territoriais de coleta 
e circulação de informações. Esses arranjos evidenciam que o enfrentamen-
to à pandemia constituiu, na prática, um laboratório político e territorial, no 
qual mulheres negras se destacaram como agentes centrais de reorganização 
da vida coletiva.

A continuidade dessas ações revela a força das epistemologias territoriais 
produzidas por mulheres negras periféricas, epistemologias ancoradas na expe-
riência vivida, na ancestralidade, na solidariedade, nos afetos e na inteligência 



38

coletiva. Nesse sentido, ignorar os saberes produzidos nas periferias, pelas popu-
lações negras e pelos sujeitos historicamente subalternizados significa aprofundar 
a colonialidade do saber, ao reproduzir hierarquias epistêmicas que continuam a 
inferiorizar modos de conhecer situados no Sul Global e na experiência colonial. 
A  colonialidade não se limita às estruturas políticas e econômicas, mas opera 
também no campo do conhecimento, definindo quais vidas, experiências e sabe-
res são reconhecidos como legítimos (Mignolo, 2007). A pandemia demonstrou 
o contrário: são precisamente esses saberes que, quando acionados, produzem 
cuidado eficaz, proteção mútua e estratégias de sobrevivência.

Essa dimensão é aprofundada por bell hooks (1994; 2001) ao tratar do 
cuidado como prática política radical. A autora destaca que, em contextos mar-
cados pela opressão, o cuidado não é gesto sentimental, mas uma ética de luta 
contra as estruturas desumanizantes. Durante a pandemia, essa ética foi visível 
nas ações organizadas por mulheres periféricas, que articularam redes de apoio, 
distribuíram alimentos, atuaram como mediadoras, promoveram acolhimento 
emocional, criaram estratégias de enfrentamento à violência doméstica e prote-
geram as pessoas mais vulneráveis. Seus gestos cotidianos afirmaram que a vida 
é, necessariamente, um projeto coletivo – especialmente quando o Estado não 
garante direitos fundamentais.

A pandemia também reconfigurou a relação entre território e Estado. Se 
por um lado escancarou a seletividade e a insuficiência das políticas públicas, 
por outro, revelou um processo inverso: os territórios ensinaram ao Estado como 
produzir cuidado. Experiências de vigilância popular, de organização territorial e 
de comunicação comunitária demonstraram que políticas públicas só se tornam 
efetivas quando dialogam com saberes locais (Silva et al., 2024). Esse desloca-
mento epistemológico indica que não são os territórios que precisam se adequar 
às políticas, mas as políticas que devem ser formuladas a partir da inteligência 
territorial já existente.

É nesse contexto que emergem as institucionalidades periféricas: estruturas 
informais, mas altamente eficazes, de proteção social, ação política e governança 
comunitária. Essas institucionalidades, gestadas majoritariamente por mulheres 
negras, funcionam como sistemas de cuidado, diagnóstico, articulação e tomada 
de decisão que, muitas vezes, superam a capacidade de resposta das instituições 
formais. Como argumenta Alvarez (2014), ativismos feministas latino-americanos 
operam “dentro, fora e contra” o Estado. A pandemia evidenciou essa tríplice atua-
ção: as mulheres periféricas tensionaram políticas públicas, criaram alternativas 
quando estas falharam e disputaram sentidos de cidadania e de direito.



39

Entre os legados mais visíveis estão:

•	 A institucionalização de práticas comunitárias em políticas públicas, 
como o Programa Cozinha Solidária (2023);

•	 A criação da Política Nacional de Cuidados (Lei 15.069/2024);
•	 A consolidação de infraestruturas populares (cozinhas, hortas, bancos 

de alimentos, bases comunitárias);
•	 A produção contínua de informações locais;
•	 A formação de mecanismos de vigilância popular em saúde;
•	 A ampliação da incidência política das mulheres periféricas.

Esses legados demonstram que a pandemia foi também um momento de 
expansão das práticas de governança comunitária conduzidas majoritariamente 
por mulheres negras. Elas transformaram o cotidiano em campo de invenção po-
lítica, criaram alternativas diante do colapso estatal e produziram novos modos 
de viver coletivamente (Nunes, 2018; 2023). Tornaram-se, assim, sujeitas políticas 
e epistêmicas de primeira ordem, cuja ação precisa ser reconhecida tanto na ela-
boração de políticas públicas quanto na pesquisa acadêmica.

A justificativa desta pesquisa se fundamenta, portanto, em um princípio ético 
e político: as respostas mais eficazes à pandemia nasceram das periferias e foram 
conduzidas por mulheres negras. Reconhecer isso não é um gesto de valorização 
retórica, é uma exigência analítica e epistemológica. Essas mulheres produziram 
conhecimento, elaboraram diagnósticos, sustentaram vidas, disputaram o Estado 
e reconfiguraram territórios. Ignorá-las significa ignorar a própria realidade dos 
territórios populares brasileiros.

Assim, em um país moldado pela racialidade estrutural (Carneiro, 2003; 
2023), pela colonialidade (Quijano, 2005) e por políticas de morte (Mbembe, 
2003; 2018), os territórios populares foram aqueles que mais sofreram os impac-
tos do vírus, não por fragilidade própria, mas por décadas de abandono estatal, 
precarização urbana e violência institucional. Compreender seus legados não 
é apenas reconstruir o passado recente, mas vislumbrar o futuro: as práticas 
femininas de cuidado, solidariedade, organização periférica e aquilombamento 
constituem hoje um dos caminhos mais potentes para imaginar formas de vida 
coletiva capazes de enfrentar a desigualdade, a violência e a necropolítica que 
estruturam o país.



40

* * *

A análise realizada ao longo deste estudo demonstra que a pandemia da Co-
vid-19, longe de ser um evento isolado, revelou com nitidez as estruturas históricas 
que organizam a desigualdade no Brasil. A pandemia escancarou essa geografia 
seletiva da vida e da morte, tornando visível aquilo que há muito compõe o coti-
diano das favelas e periferias brasileiras.

Ao mesmo tempo, os territórios populares revelaram uma capacidade 
extraordinária de produzir vida, cuidado e governança comunitária. Foi neles, 
e sobretudo pelas mãos das mulheres negras, que emergiram as respostas mais 
rápidas, criativas e eficazes para enfrentar a crise sanitária: cozinhas solidárias, 
redes de mães, campanhas educativas, mecanismos de vigilância popular, muti-
rões de saúde, bancos de alimentos, redes informativas e infraestruturas afetivas. 
Essas iniciativas demonstram que o território não é apenas o lugar onde a vida 
acontece, mas uma matriz de produção de conhecimento, tecnologia social e po-
lítica de cuidado.

As mulheres negras, protagonistas dessas ações, atuaram como arquitetas 
da sobrevivência. Suas práticas, fundadas na experiência, na ancestralidade, no 
afeto e na ética comunitária, atualizam tradições de resistência que remontam aos 
quilombos, transformando o cotidiano em campo de luta, invenção e proteção 
coletiva. Elas aquilombaram territórios, corpos e relações: reorganizaram a vida 
diante da necropolítica e afirmaram que cada existência importa. Em suas mãos, 
o cuidado se tornou método, política, tecnologia e horizonte de futuro.

A partir dessa compreensão, podemos afirmar um ponto central: sem as 
mulheres negras das periferias, a pandemia teria sido ainda mais devastadora. 
Elas foram, ao mesmo tempo, liderança, proteção, institucionalidade e inteligên-
cia territorial. São elas que ensinam ao Estado o que significa produzir cuidado 
eficaz. São elas que reconfiguram o sentido de política nos territórios. São elas que 
produzem epistemologias indispensáveis para pensar cidade, saúde, solidariedade 
e justiça social.

Por isso, reconhecer suas ações é reconhecer caminhos para o futuro. 
Os  legados da pandemia – redes ampliadas de solidariedade, institucionalida-
des periféricas, epistemologias territoriais, tecnologias de cuidado e práticas de 
aquilombamento – constituem hoje um patrimônio político e comunitário, que 
aponta para formas alternativas e potentes de construir cidade e de garantir vida 
digna em territórios marcados pela desigualdade. Esse patrimônio não pode ser 



41

ignorado: deve orientar pesquisas, políticas públicas, ações institucionais e pro-
cessos de formação.

Em síntese, esta obra reafirma que as favelas e periferias brasileiras não são 
espaços de ausência, mas territórios de potência, conhecimento e criação políti-
ca. E que, no centro dessa potência, estão as mulheres negras – guardiãs da vida, 
formuladoras de políticas cotidianas e arquitetas da esperança. Elas não apenas 
sustentaram seus territórios durante a pandemia: elas continuam sustentando o 
país, enquanto o Estado insiste em falhar. E é a partir delas, de seus saberes, prá-
ticas, tecnologias e afetos, que podemos imaginar futuros mais justos, mais vivos 
e verdadeiramente coletivos.

Referências
ALVAREZ, Sonia E. Engajamentos feministas e contra-feministas na América Latina: um 
campo de batalhas discursivas transnacionalizado. Cadernos Pagu, n. 43, 2014.
CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América 
Latina a partir de uma perspectiva de gênero. In: HOLLANDA, Heloísa Buarque de (org.). 
Pensamento feminista brasileiro. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019, p. 159-176.
CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser como 
fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023.
COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a 
política do empoderamento. Tradução de Jamille Pinheiro Dias. São Paulo: Boitempo, 2019.
COLLINS, Patricia Hill; Bilge, Sirma. Interseccionalidade. Tradução Rane Souza. São 
Paulo: Boitempo, 2021. 
CRENSHAW, Kimberlé. Mapping the margins: intersectionality, identity politics, and 
violence against women of color. Stanford Law Review, 1991.
DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Tradução de Heci Regina Candiani. São Paulo: 
Boitempo, 2016.
FANON, Frantz. Peles negras, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.
GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro, 
Rio de Janeiro, n. 92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988. 
HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o 
privilégio da perspectiva parcial. cadernos pagu (5), 1995, p. 07-41.
HOOKS, bell. Teaching to transgress: education as the practice of freedom. New York: 
Routledge, 1994.
HOOKS, bell. All about love: new visions. New York: William Morrow, 2001.
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2019.



42

LORDE, Audre. Irmã Outsider. Tradução de Stephanie Borges. Belo Horizonte: Autêntica, 2019.
LUGONES, M. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas, Florianópolis, 
22(3): 320, setembro-dezembro, 2014. 
LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (Org.). 
Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 
2020, p. 52-83.
MBEMBE, Achile. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. 
São Paulo, N-1 edições, 2018.
MOURA, Clóvis. Sociologia do negro brasileiro. São Paulo: Ática, 1988.
NASCIMENTO, Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência negra. Arquivo Nacional, 1980.
NASCIMENTO, Beatriz. O quilombo é a memória viva da resistência negra. In: DOMEZI, 
M. et al. (orgs.). Beatriz Nascimento: textos, entrevistas e imagens. Rio de Janeiro: Zahar, 
2021 [1985]. 
NUNES, Nilza Rogéria de Andrade. Mulher de Favela: a feminização do poder em territórios 
populares. Rio de Janeiro: Gramma, 2018.
NUNES, Nilza Rogéria de Andrade. Mulher de Favela: experiencias compartilhadas. Rio 
de Janeiro: Editora PUC-Rio, 2023.
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: 
CLACSO, 2005, p. 117-142.
RIOS, Flavia; LIMA, MÁRCIA (org.). Lélia Gonzalez – por um feminismo afro-latino-
americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.
SANTOS, Milton. A natureza do espaço: técnica e tempo, razão e emoção. 4. ed. São Paulo: 
Edusp, 2002.
SANTOS, Ynâe Lopes dos. Racismo brasileiro: uma história da formação do país. São 
Paulo: Todavia, 2022.
SEGATO, Rita Laura. Gênero e colonialidade: em busca de chaves de leitura e de um 
vocabulário estratégico descolonial. e-cadernos CES, n. 18, 2012.
SILVA, João Paulo et al. Vigilância popular em saúde e respostas comunitárias à pandemia: 
metodologias territoriais. Revista Saúde e Sociedade, 2024.
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Can the subaltern speak? In: NELSON, Cary; GROSSBERG, 
Lawrence (eds.). Marxism and the interpretation of culture. Urbana: University of Illinois 
Press, 1988.
VALLADARES, Lícia. A invenção da favela: do mito de origem à favela.com. Rio de 
Janeiro: FGV, 2005.
VEILLETTE, Anne-Marie. Aquilombar the city: women of the favelas and city-making 
in Rio de Janeiro. City, v. 29, n. 1, p. 1-16, 2025. 



PARTE II

HISTÓRIAS DE SI, 
CONTADAS POR SI
Mulheres negras compartilham 
suas trajetórias





Esta segunda parte do livro é atravessada por um deslocamento fundamental: 
aqui, já não falamos sobre mulheres negras das favelas e periferias, falamos com 
elas e, sobretudo, a partir delas. São suas vozes, suas memórias, seus silêncios, suas 
dores e suas estratégias de vida que passam a ocupar o centro dos textos a seguir 
e do áudio que pode ser acessado através do QR Code ao final desta apresentação.

As trinta narrativas que compõem esta seção não são apenas relatos pessoais. 
São documentos históricos vivos, carregados de memória coletiva, experiências 
geracionais e saberes construídos a partir da vida concreta em territórios marcados 
pela violência estrutural, pelo abandono estatal e pela potência comunitária. Cada 
história é, em si mesma, uma forma de conhecimento, uma teoria encarnada, uma 
epistemologia situada que nasce dos corpos de mulheres que aprenderam, desde 
cedo, que viver é um ato político.

Ao longo da pandemia da Covid-19, essas mulheres foram responsáveis por 
sustentar famílias, redes inteiras de solidariedade, cozinhas comunitárias, cam-
panhas de informação, mutirões de cuidado e proteção. Mas suas trajetórias não 
começam ali. Elas atravessam a infância, o trabalho precoce, o racismo cotidia-
no, a maternidade, a fé, as perdas, a resistência, o cuidado e a luta por dignidade. 
Nessas histórias, encontramos a continuidade de um passado de luta iniciado por 
mulheres negras escravizadas, quilombolas, faveladas e migrantes – mulheres 
que, ao longo da história brasileira, transformaram a dor em organização e o co-
tidiano em trincheira.

Registrar essas vozes é um gesto ético e político. Durante séculos, às mu-
lheres negras foi negado o direito de narrar suas próprias histórias. Foram escritas 



46

por outros, invisibilizadas, distorcidas ou silenciadas. Neste livro, elas falam em 
primeira pessoa. Elas nomeiam suas experiências. Elas interpretam suas realida-
des. Elas constroem seus sentidos.

Inspiradas pelas contribuições do feminismo negro, das epistemologias 
decoloniais e das teorias do ponto de vista, compreendemos que o conhecimento 
não é neutro e que toda narrativa é situada. Escutar essas mulheres é reconhecer 
que há ciência em suas palavras, há teoria em suas trajetórias, há política em seus 
afetos. Como afirma Patricia Hill Collins, o conhecimento produzido por mulheres 
negras parte da experiência, mas não se limita a ela: transforma-se em lente crítica 
do mundo. Da mesma forma, bell hooks nos lembra que contar a própria história 
é um ato de reivindicação de humanidade.

Aqui cada voz é mais que testemunho. É uma forma de resistência, uma 
produção de conhecimento e uma reinvenção do mundo. Que suas palavras ecoem 
para além das páginas e dos áudios. Que elas sigam abrindo caminhos. Que elas 
sigam aquilombando futuros.

Conheça também o verbete Marielle Franco, acessando este QR Code.







ROTEIRO
EP. DONA ZICA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

DONA ZICA 

Eu tenho preocupação, principalmente, com a juventude, porque eu acho que não 
dá para pensar em programar nada a nível social, político, muito mais, sem pensar 
na juventude. Eu sempre digo que a juventude é o futuro e é o nosso desafio mesmo 
preparar esse futuro.

Eu vejo a questão da educação, a questão da saúde. Estão muito, muito defasadas, 
entendeu? E eu vejo essas preocupações... a questão da educação, principalmente. Eu 
vejo que uma criança, um menino lá no nosso território, para chegar até uma univer-
sidade, para ele vai ser difícil, certo? E ele tem sonho, né? Ele tem sonhos. 

Então eu acho assim, temos que lutar. Acho que a luta vai ser muito grande. 
A questão política tem que estar envolvida com todas essas questões e, para isso, nós 
temos que estar também com a mão na massa, constantemente. Acho que o desafio 
para nós, hoje, para um futuro melhor, é muito grande, é que a gente deve enfrentar, 
não deve pensar que ele é difícil, não é difícil. 

NILZA ROGÉRIA 

Dona Zica, uma figura marcante nos círculos ativistas, emerge como uma voz 
experiente em meio aos desafios contemporâneos que cercam o Brasil. 



50

Eu sou Nilza Rogéria e, a partir de agora, os convido a percorrer a trajetória 
dessa mulher incrível, marcada por um profundo comprometimento com sua co-
munidade e uma dedicação incansável ao bem-estar das gerações futuras. Esse é o 
“Mulher de favela”.

NILZA ROGÉRIA 

No dia 20 de junho de 1933, na cidade de Manhumirim, Minas Gerais, nasce 
Anazir Maria de Oliveira, mais conhecida como Dona Zica. Filha de mãe viúva, deu 
início a sua vida de trabalhadora doméstica aos 9 anos de idade. Com 15 veio para 
o Rio de Janeiro, indo morar em uma comunidade de favelas em São Cristóvão, na 
Favela da Alegria (hoje, Refinaria de Manguinhos). 

DONA ZICA 

O desafio foi sair de uma cidade pequena e vir para uma cidade grande. Foi um 
desafio muito grande, onde não havia prédios. Na minha cidade não havia prédios 
com mais de dois andares e fui trabalhar, morando em São Cristóvão... Fui trabalhar 
em Laranjeiras, num prédio... Fui trabalhar no oitavo andar. Isso para mim foi um 
desafio muito grande. Enfrentar o elevador e enfrentar aquela altura foi um desafio 
muito grande... Outro desafio foi deixar a minha cidade, porque eu vim por uma ne-
cessidade, que a minha mãe já estava aqui e eu tive que vir. Mas deixar a minha cidade 
também foi um desafio muito grande. Deixar os meus amigos, a minha história, foi 
um desafio muito grande. 

NILZA ROGÉRIA 

Dona Zica se estabeleceu na profissão de doméstica por grande parte de sua 
vida. Veio de Minas já para trabalhar em casa de família, atuando na profissão até 
20 anos atrás. 

Amadureceu, casou-se e teve seus filhos ao mesmo tempo que não deixou o 
trabalho de lado. Com as responsabilidades, aumentaram, consequentemente, os 
desafios. Mas, nada que viria a acontecer no decorrer de sua trajetória a impediu de 
equilibrar seu papel de mãe e líder comunitária, que veio a assumir com tanta garra. 

DONA ZICA 

Uma das formas de começar a me organizar foi os filhos, porque quando nasceu 
meu segundo filho, eu trabalhava efetiva. Então, quando nasceu meu segundo filho, fiz 
uma análise da minha vida de como cuidar dos filhos e continuar trabalhando porque 
meu marido precisava da minha ajuda. Eu passei a trabalhar como diarista. Foi onde 
eu programei a minha vida de uma forma a cuidar dos meus filhos. A minha mãe 



51

tomava conta, ela cuidava para mim. Mas acontece que tinha determinadas questões 
que eu queria assumir: médico, acompanhamento da escola, eu queria assumir essas 
coisas e como diarista eu sempre tive mais oportunidade de trabalhar assim. 

NILZA ROGÉRIA 

Durante a vida, ser doméstica não foi somente uma forma de trabalho, mas 
uma das lutas sociais mais importantes de sua trajetória, e que lhe trouxe um reco-
nhecimento histórico. Nos anos de 1970, Dona Zica deu início a sua participação na 
luta sindical, representando a categoria de trabalhadoras domésticas. Inicialmente, o 
grupo de empregadas do qual era integrante se formou a partir de sua participação 
na Pastoral do Trabalhador da Igreja Católica, muito devido à dificuldade que ela e 
as outras mulheres tinham de compreender a linguagem dos movimentos sindicais 
tradicionais. Assim, em 1976, na região da Vila Aliança, onde eram suas residências, 
elas criaram o primeiro grupo de domésticas, e que se expandiu para outras áreas da 
zona oeste nos anos seguintes, até formar uma associação em 1978. Dona Zica, mais 
tarde, tornou-se presidente da Associação de Empregadas Domésticas do Rio de Ja-
neiro, em 1982, que presidiu até 1986. 

DONA ZICA 

É o seguinte: a minha vida começa sendo estruturada, a questão social, política, 
a partir da Igreja Católica. Porque era um momento que as pastorais sociais estavam 
muito, muito fortes na Diocese, Pastoral de Favelas, Pastoral do Trabalhador e outras 
pastorais. E na minha comunidade formou-se a Pastoral do Trabalhador. O padre da 
minha comunidade me chama para eu entrar neste grupo representando as traba-
lhadoras domésticas. Aí eu convidei mais duas colegas domésticas e fomos para esse 
grupo. Só que nós não nos sentíamos à vontade, porque a linguagem deles para nós 
era difícil de entendimento, “data base”, “dissídio coletivo”, isso para nós não havia 
entendimento para essas coisas. Então começamos a conversar, “a gente não tá en-
tendendo nada que eles estão fazendo, o que eles estão falando, então vamos criar um 
grupo para nós?”. Quando a gente cria o grupo, a gente começa também a procurar 
informações de como funciona a categoria, e a gente descobre que tem associação de 
empregadas domésticas, a gente procura a associação para tomar conhecimento. E a 
gente começa a trabalhar então junto com a associação. 

NILZA ROGÉRIA 

Dona Zica não só assumiu o cargo de presidente da associação, como também 
propôs a realização de um ato público para aumentar a visibilidade da categoria, en-
frentando, infelizmente, uma resistência inicial da diretoria da associação. 



52

DONA ZICA 

Porque quando eu assumo a coordenação de domésticas, eu já vinha também 
participando de alguns movimentos. A pré CUT, que era o movimento de preparação 
para uma futura Central dos Trabalhadores, o Partido dos Trabalhadores também, 
estava dentro daquela forma de organização de um possível partido dos Trabalhadores.

E a CUT, para mim foi um... a Central Única dos Trabalhadores, a pré CUT, a 
fundação, a preparação e tudo mais... trouxe para mim um conhecimento muito im-
portante sobre a organização sindical. 

As domésticas eram muito envergonhadas, eram muito receosas de se expor, 
entendeu? Tinham vergonha mesmo de ser trabalhadoras domésticas, por toda rea-
lidade de relação com os patrões, toda uma realidade de vida e uma realidade meio 
histórica. A categoria tem uma realidade histórica da questão da escravidão, certo? 
Então, isso vai gerando, gerando de pai, de mãe para filha e filha para mãe, e assim 
vai. E aí eu propus, em 83, que nós fizéssemos um ato público, para poder divulgar as 
nossas ações, pra gente ter uma forma de visibilidade.

“Vamos fazer um ato público ou fazer alguma coisa que as domésticas apareçam.” 
Porque até então, qual era a base maior das domésticas de comemoração nesse dia? 
Era a Missa de Santa Zita, que é a padroeira das trabalhadoras domésticas, na igreja 
de Copacabana, todo ano, 27 de abril. Então celebrava uma missa, distribuía-se umas 
rosas para os participantes. E geralmente quem ia para a missa era a patroa, e chegava 
em casa, ela dava a rosa para a empregada. Começamos a conversar entre nós. “Não, 
quem tem que receber essa rosa é a empregada. Ela tem que começar a trabalhar uma 
forma de mostrar à patroa que ela quer participar dessa missa.” Algumas participavam, 
as que já tinham uma visão maior da categoria, mas a maioria não. 

Então propus e as companheiras rejeitaram.. “Não, porque não vai dar, porque 
ninguém vai querer.” Eu falei, “a gente pode fazer camiseta, fazer...”. O que aprendi na 
Central Única eu também queria investir nas domésticas. E como houve essa rejeição 
por maior parte da categoria da direção, propus então nós fazermos uma assembleia 
com todas as sócias. Nós tínhamos um bom número de sócias. Fazer assembleia com 
todas as sócias e colocar propostas. Se elas aceitassem, sim. Se rejeitassem, não. Aí 
fizemos uma assembleia e propus bóton, camiseta, tudo o que nós podemos fazer 
como propaganda. Foi assim, unânime a aceitação. 

NILZA ROGÉRIA 

O ato público foi finalmente concretizado em abril de 1983 na Praça Serzedelo 
Correia em Copacabana, como uma forma de dar voz e visibilidade a essas mulheres, 
que por tantas décadas tiveram suas vozes invisibilizadas. A iniciativa foi um sucesso, 



53

permitindo que as domésticas exigissem seus direitos e mostrassem sua importân-
cia na sociedade. 

NILZA ROGÉRIA 

Quando olhamos para trás na história vemos que, desde as primeiras reuniões 
clandestinas durante a ditadura, as empregadas domésticas enfrentaram muitas di-
ficuldades para se organizar. A luta começou na década de 1960 e o primeiro direito 
significativo foi conquistado em 1972, com a carteira assinada e a previdência. Assim, 
a luta continuou, com a participação de outros sindicatos, e somente na Constituinte 
de 1988, as domésticas conseguiram ser incluídas na CLT, embora não com todos os 
direitos. A maior conquista veio mesmo com a PEC das Domésticas em 2013, que 
garantiu essa inclusão completa na CLT, efetivada em 2015. 

DONA ZICA 

A categoria lutou muito para que tivéssemos os direitos que temos hoje, certo? 
Desde as primeiras, antes de mim, que eu tive relação e caminhada com as primeiras 
que fundaram a associação com todas as lutas. Foi assim no processo da ditadura, 
não tínhamos onde se reunir, se reunia nos bancos da praça e era muito difícil. E no 
quarto das empregadas. A empregada mais antiga que tinha mais relação com a pa-
troa, a patroa liberava. E era assim que nós nos encontrávamos no início, então foi 
muito difícil, e a categoria foi crescendo, crescendo as associações em vários estados 
do Brasil, e a gente já nos articulando. Essas articulações, passou também a ser a nível 
internacional, com a América Latina.

Os meninos diziam para a gente que entre todas as lutas sindicais, as domésticas 
foram as que tiveram maior conquista. Porque nós não tínhamos nada e aí avançamos 
mais um pouco. Continuamos ainda lutando, lutando pelo fundo de garantia, lutando 
por outros direitos mais. 

NILZA ROGÉRIA 

Reconhecida como uma das fundadoras da CUT, Dona Zica teve participação 
ativa tanto no Rio de Janeiro quanto a nível nacional. As reivindicações da CUT eram 
pela igualdade de direitos e respeito à classe trabalhadora. Embora as empregadas 
domésticas tenham se integrado mais tardiamente, ainda sim se envolveram com 
unhas e dentes nessa luta. 

DONA ZICA 

Mesmo com a associação, nós tínhamos representatividade dentro da luta sin-
dical dos trabalhadores enquanto construção da CUT. Então a gente tem os vários 
encontros que eram fora do Rio de Janeiro, nós estávamos lá como delegadas também, 



54

participamos juntas, sofremos os problemas que os outros trabalhadores sofreram 
nessa construção. Mas nós não tínhamos um entendimento muito grande quanto 
sindicato. Fomos aprendendo no dia a dia, nos caminhos, nas caminhadas, indo nos 
encontros da CUT,  fora do Rio de Janeiro, São Paulo, por aí. E a gente muitas vezes 
ficava perdida. Eu me lembro de um encontro que nós fomos em Praia Grande, e esses 
encontros eram de discussões da constituição da CUT, e nós ficamos sem saber como 
a gente ia nos localizar e tudo mais. 

Aí chega um colega nosso daqui do Rio de Janeiro e diz “o que vocês estão fazendo 
aí hoje? Vocês não estão alojadas em lugar nenhum?”. E ele era da Light. Ele disse: “Lá 
no meu sindicato tem espaço.” Foi uma colônia de sindicatos, então ele nos levou até 
o dele. Nós éramos quatro. O sindicato lá estava vazio e nós começamos a sair, mas 
chamando o pessoal. “Ô gente, aqui no sindicato tem vaga, pode se alojar aqui.” Então 
esses foram nossos primeiros passos, aprendendo a caminhar enquanto sindicalista. 

NILZA ROGÉRIA 

Além da fundação da Central Única dos Trabalhadores (CUT) ter sido um de 
seus momentos de maior transformação e realização, um outro episódio também foi 
responsável por mudar a vida de Dona Zica para sempre: A fundação do PT. 

A ideia de criar um partido dos trabalhadores surgiu a partir de discussões den-
tro das pastorais e movimentos sociais da igreja, onde ela já estava envolvida. Esse foi 
um marco significativo em sua batalha como trabalhadora e militante e os desafios 
enfrentados não foram poucos, transitando das perdas eleitorais à difícil caminhada 
até a primeira posse de Lula como presidente. 

DONA ZICA 

A fundação do PT surge ainda quando eu não tinha nenhuma noção de mo-
vimentos e tudo mais. Mas ela surge assim, numa discussão de um possível partido 
dos trabalhadores. Ela surge da pastoral da luta dos trabalhadores, assim como a luta 
doméstica. Ela sai pela JOC, C.O, que era a juventude católica, e esses trabalhadores 
começam a pensar. E o partido de trabalhadores sai também desse grupo de traba-
lhadores que têm uma visão também católica. Aí, o que acontece? Eu começo, já es-
tava nos movimentos na minha paróquia, onde os movimentos sociais já estavam se 
organizando, as pastorais já estavam funcionando. E das pastorais começa a surgir 
essa ideia, trazendo essa discussão de um Partido dos Trabalhadores. Quando eu me 
filiei, me senti maravilhosa. Eu senti assim... A minha filiação foi para mim uma coisa 
muito importante. Porque enquanto trabalhadora, assinando como membro de um 
Partido dos Trabalhadores, foi muito importante para mim, e nele eu estou até hoje, 
porque é o que eu defendo. 



55

NILZA ROGÉRIA 

Em um ato incansável de compartilhar sua voz, a potência de Zica e sua sede 
por mudança a levou para conferências ao redor não só do estado, como do mundo. 
o Quinto Congresso Nacional dos Empregados Domésticos em Olinda e a Conferên-
cia de Representantes de Serviços Legais da América Latina em Bogotá foram duas 
experiências inesquecíveis das quais ela chegou a participar.

O Quinto Congresso foi notável por incluir um número significativo de em-
pregadas domésticas, diferente dos congressos anteriores, onde apenas as diretoras 
participavam. Este foi um marco de organização e mobilização da categoria, levando 
a uma maior articulação e presença em Brasília para reivindicações. 

DONA ZICA 

Nós já vimos discutindo, lutando mesmo, pelos nossos direitos sociais, políticos 
e trabalhistas. E assim, a gente organiza o nosso Quinto Congresso. Foi um congresso 
diferente dos outros, porque nós levamos a categoria, algo que geralmente é difícil 
nos congressos, até pelas dificuldades de deslocamento para outro estado, que às 
vezes são estados diferentes. E nessa programação, nós fizemos também um projeto 
dizendo que era nosso projeto, que ninguém ia interferir no nosso projeto. Nós temos 
uma parlamentar que desde o início da nossa luta está com a gente, que é Benedita da 
Silva, ex-empregada doméstica, entende? Então a gente vai para o congresso assim, 
achando que já éramos dona de todo um processo de direitos e que ninguém ia parti-
cipar com a gente. Era só nós. Nós íamos fazer a nossa plenária. Ninguém, ninguém ia 
interferir. Só a categoria vai discutir na nossa plenária para elaborar o nosso projeto, 
nosso anteprojeto. Só que foi muito forte, foi assim, muito participativo. E a gente sai 
dali com  alguma proposta de organização de caminhada, já pro Congresso. Brasília. 
Nós já viajamos bastante para Brasília, por nossas reivindicações, mas aí a coisa ficou 
muito mais forte, mais organizada. 

NILZA ROGÉRIA 

Quanto à sua experiência na Colômbia, Zica sentiu a responsabilidade e o desa-
fio de representar as domésticas brasileiras em um ambiente internacional, mas, para 
isso, contou com o apoio de colegas brasileiras. 

DONA ZICA 

Era o encontro na Colômbia e que deram oportunidade de uma empregada 
doméstica do Rio de Janeiro participar. Conversamos entre nós e “quem vai e quem 
deixa de ir” e tal. Sobrou para mim, para que eu fosse. E isso foi interessante para mim, 
porque é a primeira vez que eu saio do Brasil e, quando eu chego no aeroporto, eu não 



56

dei conta. Cuidei do meu passaporte, cuidei de tudo... Tudo bem, bem animado, mas 
eu chego no aeroporto, é que a ficha cai. Eu digo “gente, como eu vou me relacionar 
num país que eu não conheço? Eu não domino ainda tão bem o espanhol”. Eu sozinha 
pensando... Me aparecem duas mulheres do movimento, que nós estávamos juntas já 
há muitos anos. Eliana Ataíde, que é uma companheirona, que era da fundação, nós 
já trabalhávamos há muito tempo na Pastoral de Favelas. E a Leila Linhares, também 
uma companheira de luta, que a gente trabalhava há muito tempo também num pro-
jeto. E as duas eram advogadas. 

Quando nós fomos convidadas, também tinham que organizar os grupos que nós 
estaríamos. Eu ia para grupo de mulheres e elas iam para o grupo de direito. Quando 
eu chego no aeroporto,  elas, “você vai para onde, Zica?”. Me deu um estalo... “Vocês 
aí”, eles começaram... “Vai ser muito bom, também estou indo para lá”, “Que ótimo!” 
“Então é o seguinte, nós estamos com o grupo de direito, você de mulheres.” Foi o 
seguinte: uma vai para grupo de direito e a outra para o grupo de mulheres comigo! 
Para quê as duas no grupo de direito?

E assim foi, né? A Leila dominava muito bem o espanhol. Eu disse, “você traduz 
o espanhol para mim e traduz o português para o restante do pessoal”. E assim foi. 
Um encontro muito bom, porque tínhamos conteúdo por conta do Quinto Congresso. 

NILZA ROGÉRIA 

Se tem algo que não podemos deixar de falar ao pensarmos em todas essas 
experiências vividas por Zica de Oliveira é de suas raízes, que a fizeram conquistar 
tamanha relevância social. O ativismo com a sua própria comunidade e os trabalhos 
árduos efetivos foram o seu pontapé inicial. Sua participação começou com a Pasto-
ral do Trabalhador, onde fazia visitas domiciliares e organizava círculos bíblicos, o 
que lhe proporcionou uma compreensão profunda das necessidades das famílias de 
sua comunidade. 

Zica tem um histórico incrível de envolvimento no processo de reconstrução das 
favelas após remoções, trabalhando em prol dos direitos dessas comunidades. Além 
disso, trabalhou também por 12 anos no Centro Comunitário de Cidadania (CCDC), 
ampliando sua experiência e alcance social. 

Atualmente, mora e trabalha em Vila Aliança, focando em elevar a autoestima 
das mulheres, especialmente as catadoras de reciclagem, promovendo a geração de 
renda e fortalecendo lideranças locais.



57

DONA ZICA 

Meus filhos dizem pra mim, “fala com esse pessoal pra deixar a senhora quieta 
porque, o dia que a senhora tá em casa, chamam o dia todo”. Mas não, é que eles que-
rem informação de uma coisa e outra, conversa... Teve um dia que eu saí atrasada, e 
vinha uma senhora. Eu não queria, ela gosta muito de conversar. “Vou atravessar...” 
A senhora atravessou também. 

Então é assim a minha vida. Todo mundo procura... Mas o crescimento começa 
desde a construção da comunidade, que eu sou originária de remoções de favela.E 
dessas remoções de favelas, a gente começa a trabalhar também a busca pelos direitos 
que não tínhamos na comunidade. E isso vai fazendo, agrupando os conhecimentos 
e as necessidades surgindo. 

Eu trabalhei também por 12 anos no espaço do Estado, o CCDC, Centro Comu-
nitário Cidadania, era dentro da minha comunidade. 

O atendimento do CCDC era de Magalhães a Santíssimo, pegando Rio da Prata, 
Vila Kennedy, todo aquele espaço. Então, além daquele contato social da comunidade, 
vem também de toda essa região. E a gente vai cada vez mais tomando mais expe-
riência e trabalhando. Agora eu moro em Vila Aliança, meu trabalho na favela Nova 
Aliança, que de uma rua para outra, começa a favela... é originária de Vila Aliança. 
Moradores de Vila Aliança que não tiveram condições de pagar suas casas, venderam 
as suas casas e construíram ali. Era um terreno da fábrica Bangu. Então eu vejo assim. 
É uma parte que necessita demais estar trabalhando aquelas mulheres, a autoestima 
dessas mulheres. Lá é o meu trabalho maior. Foi dessa forma. 

NILZA ROGÉRIA 

Um dos projetos mais interessantes que desenvolveu na Vila Aliança foi o Clube 
das Mães, como forma de apoiar e compartilhar experiências entre as mulheres da 
comunidade, especialmente após a remoção que sofreram.

DONA ZICA 

Esses bairros são removidos para a Vila Aliança. É um espaço imenso, era o 
espaço da fábrica Bangu, e há uma negociação do governo federal com os Estados 
Unidos. A gente cria lá a Vila Aliança, Vila Kennedy, que tem um projeto grande de 
moradia e tudo mais. 

“Aliança para o Progresso” é o nome do projeto. Parte foi para Vila Kennedy e 
parte das remoções foi um processo muito grande de remoção no governo Lacerda, 
que foi assim... 



58

Remoção é muito ruim, sabe? Você sai do lugar que você está integrado, que você 
tem toda a sua relação familiar, vizinhos e tudo, e vai para o espaço que você não conhece. 

Então isso que acontece quando a gente chega lá em Vila Aliança. Na minha rua, 
só numa noite, no dia que eu me mudei, entrou morador do Pasmado, do Parque da 
Gávea e da Penha. Então, três espaços diferentes. 

E o que acontece é que a gente, a princípio, acha que está muito bom, maravi-
lhoso, casas maravilhosas, barraco, casa de alvenaria com os equipamentos dentro, 
banheiro e tal. Só que com o tempo a gente percebe a grande necessidade: que era o 
serviço público. Não tínhamos asfalto, não tínhamos transporte, não tínhamos escola 
para nossas crianças. 

Aí forma-se o Clube de Mães, que seria para a autoestima dessas mulheres, tra-
balhar essas mulheres, ouvir essas mulheres. O Clube de Mães é o primeiro espaço 
de conjunto de pessoas que a gente consegue na Vila Aliança. 

NILZA ROGÉRIA 

A educação pessoal de Dona Zica também foi um grande fator de contribuição 
para a melhoria das condições de vida e para a formação de lideranças na comu-
nidade. Aos 13 anos de idade, concluiu o curso fundamental em sua cidade natal, 
Manhumirim-MG. Retornou a uma sala de aula trinta anos depois, aos 46 anos. Fez 
o curso médio, e, aos 53 anos, ingressou no curso de Pedagogia pela Universidade Ci-
dade, sendo graduada em 2005. Em 2007, graduou-se em Psicopedagogia pela mesma 
Universidade. E, recentemente, formou-se em Serviço Social pela PUC-Rio, em 2017.

Seu retorno à sala de aula depois de 30 anos trouxe muitos desafios, mas serve 
como um grande exemplo de perseverança e inovação. 

DONA ZICA 

Quando eu retorno, o primeiro desafio: eu já tinha passado por três vestibulares. 
Quando vejo que vou pra pedagogia, eu fui aprovada, pra mim foi maravilhoso. Por-
que eu acho que você está fazendo o curso, mas está vendo também em torno, como 
você vai botar em prática esse aprendizado, entendeu? 

E o desafio foi exatamente esse, porque o meu sonho sempre foi trabalhar as crian-
ças para que tivesse um futuro melhor. Então ia ser o desafio que eu sempre enfrentei 
dentro do aprendizado no momento da pedagogia. “Como eu vou botar em prática?”

NILZA ROGÉRIA 

Seu envolvimento com esses campos do conhecimento surgiu tanto de um desejo 
pessoal quanto de uma necessidade prática. Na década de 1990, começou a trabalhar 



59

com a Fundação Bento Rubião, uma instituição de direitos humanos que desenvolveu 
um projeto para crianças e adolescentes em oito comunidades do Rio de Janeiro. Este 
projeto, que visava trabalhar a cidadania e os direitos humanos, a inspirou a buscar 
mais conhecimento para melhor atender às necessidades das crianças e adolescentes 
com quem trabalhava. 

DONA ZICA 

Era um projeto com crianças e adolescentes em oito comunidades do Rio de Ja-
neiro. Esse projeto começa de uma forma bem de trabalho comunitário. Eu já tinha 
um trabalho na comunidade com crianças, e a Fundação Bento Rubião trabalhava 
com um grupo de lideranças comunitárias, liderança de favelas. Num determinado 
momento, cada um de nós tinha o mesmo trabalho. Era Santa Marta. A Rocinha, en-
tendeu? E quando sentávamos para conversar, as nossas tarefas de finais de semana 
eram exatamente esta: nos envolver com esse trabalho, com criança e adolescente. 
Surge então da coordenação geral da fundação uma proposta para transformar esse 
trabalho, que era totalmente cada um por si, num projeto. E assim foi fundado um 
projeto para criança e adolescente pela Fundação Bento Rubião: União e Lazer, que 
era o nome do clube, do projeto. Eu digo clube porque foram as crianças que foram 
construindo e foram colocando os títulos. Em 90 a gente começa com esse projeto 
nas comunidades. Era um projeto de direitos humanos, era um projeto de trabalhar a 
cidadania dessas crianças. E assim vai. Quando chega um determinado momento, eu 
já tinha o desejo... Serviço social era o meu desejo desde muito tempo. A pedagogia 
surge por isso, porque trabalhando com as crianças eu sinto uma necessidade de ter 
um conhecimento maior daquilo que eu estava prestando, do serviço que eu estava 
prestando, do atendimento que eu estava fazendo. 

NILZA ROGÉRIA 

Para Zica, voltar para a PUC para estudar Serviço Social foi um sonho realizado. 
Ela já conhecia a coordenadora do departamento há muitos anos, desde a década de 
70, quando trabalhavam juntas na Pastoral do Trabalhador. A coordenadora sempre 
a incentivou, dizendo que um dia seria sua aluna na PUC. 

A oportunidade surgiu quando a coordenadora a convidou para uma reunião 
em Caxias sobre bolsas de estudo. Zica levou um grupo de jovens, mas acabou sendo 
encorajada a se inscrever no vestibular do Serviço Social. Ela se inscreveu nos últimos 
dias e passou, mas enfrentou desafios, principalmente a distância entre Bangu, onde 
morava e trabalhava, e a PUC. No início, ela só prestou duas matérias por achar que 
não conseguiria conciliar os horários de aula com o trabalho. No entanto, com o tem-



60

po, ela percebeu que poderia se adaptar e vencer esse desafio, conseguindo conciliar 
trabalho, estudo e distância. 

A graduação foi de extrema importância para sua carreira.

DONA ZICA 

Eu sempre fui muito chegada com os jovens, né? Tanto é que participo de um 
grupo também de igreja. E que na época era um grupo muito forte, politicamente 
muito organizado. Hoje me chamam de mãe preta. E esses jovens hoje são avós. En-
tão, desde a minha idade mais nova, eu sempre fui apegada à juventude. E depois fui 
trabalhar com jovens e foram 23 anos com criança e adolescente de oito a 16 anos, 
trabalhando com formação, com tudo isso. Eu sempre digo: meu projeto político-so-
cial são mulheres e jovens. 

NILZA ROGÉRIA 

É inegável que sua inteligência e paixão pelo ativismo social transformaram 
inúmeras vidas. Porém um fato é certo: a base de seu amor pelo trabalho e ativismo 
não seriam nada sem a sua família. 

DONA ZICA 

Eu sou, além do ativismo social e qualquer outro trabalho, a minha família. 
Porque sempre em todas as atividades, minha família era o primeiro plano certo. Eu 
me casei com 17 anos, fiquei viúva há 28 anos. Tinha o marido que graças a Deus foi 
assim, uma pessoa de família e eu não posso reclamar. 

Graças a Deus, Deus foi bom para mim, para mim a minha família é tudo. Tanto 
é que a gente tem uma relação muito grande de família, tanto a parte do meu marido 
como pela minha minha família mesmo. Minha família ficou lá em Minas e troca 
ideias até hoje, entendeu? Porque eu acho, se não fosse a minha família, eu não sei. 

Para mim, a minha família em primeiro plano, a minha família, certo? E nesse 
plano, é legal carregá-los também para me ajudar nos meus planos. Sou mãe de seis 
filhos, sou avó de vinte netos, bisavó de 34 bisnetos e tataravó de nove tataranetos. 

NILZA ROGÉRIA 

Mulher de favela, guerreira e extremamente dedicada a tudo que se propõe, Dona 
Zica está longe de ser uma cidadã comum. 

Ela chegou mesmo para fazer revolução. 







ROTEIRO 
EP. JÔ MARTINS 

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

JÔ

É diferente, não tem explicação. Tem coisas que não têm explicação porque, às 
vezes, até me pergunto será que é mesmo. Será que essa força vem de mim, mas não 
vem. Quando perdi o Daniel, falei em cima da cabeceira dele, eu virei e falei assim: 
“Filho, a partir de hoje, enquanto eu viver e tiver um jovem que precisa de mim, eu 
vou gritar, o céu é meu limite. A partir de hoje eu não vou ser mais aquela Jô que 
vivia num salão, entre quatro paredes. Eu quero ser uma pessoa que grita para todo 
mundo ouvir, todo mundo vai ouvir a minha voz.” E foi isso aí que aconteceu, né? O 
meu grito  se espalhou por todos os jovens, todos os lugares e todo o mundo, e não 
tem quem não conhece a Jô, né? 

NILZA ROGÉRIA 

Essa é Joseane Martins, mais conhecida como Jô. Uma mulher que dedica sua 
vida a transformar o cotidiano de mães e jovens de sua comunidade. Eu sou Nilza 
Rogéria e, a partir de agora, convido você a percorrer a trajetória dessa mulher que 
nos inspira com sua força na luta pelas mães e jovens da Baixada Fluminense.

Esse é o “Mulher de favela”. 



64

NILZA ROGÉRIA 

Jô Martins é uma líder comunitária e a alma do coletivo nos braços do pai, um 
movimento que leva esperança e oportunidades para aqueles que mais precisam: a 
população invisibilizada da Baixada Fluminense e os familiares  

De jovens desaparecidos e mortos. Hoje, aos cinquenta e cinco anos, ela vive no 
Rio de Janeiro, cidade onde mora desde os quinze, trabalha como assistente admi-
nistrativa no centro de referência de assistência social e está envolvida em diversas 
atividades, incluindo o coletivo.

JÔ

Eu vim da Paraíba. Eu devia ter uns 15, 16 anos, por aí. E quando eu vim para 
cá, a gente vem iludido, iludido de ser uma cidade maravilhosa, grande, que tudo é 
mil maravilhas, é um sonho. E aqui eu casei, fiquei viúva. Casei de novo. Fiquei viúva. 
Fiquei viúva duas vezes. Depois de ficar viúva duas vezes, meu sonho era casar e ter 
filho. Arrumei uma outra pessoa. Essa outra pessoa me deu dois filhos, né? Deu dois 
filhos, que foi o terceiro casamento. Não deu certo também, que ele era muito violento, 
aí arrumei outra pessoa. Casei com outra pessoa, essa outra pessoa teve meu terceiro 
filho, que era meu caçula, que morreu em 2022. 

NILZA ROGÉRIA 

Tudo começou em dois mil e dezoito, quando Daniel, o filho mais velho de Jô, 
foi morto pela milícia no bairro Quilômetro Trinta e Dois em Nova Iguaçu. Esse foi 
um momento de indignação e transformação. 

JÔ

Quando perdi o Daniel, fiquei muito desnorteada. Eu perdi meu mundo. 18 de 
outubro de 2018. 

Eu tava sentada, duas horas da tarde, na minha varanda, chorando muito. Sem 
nenhum... para minha vida... e naquela hora veio essa palavra. Eu já tinha um traba-
lho, mas não tinha nome. Eu pensava em visão de águia. É Fênix. Eu pensava várias 
coisas, mas eu não tinha um objetivo para o que eu ia fazer. Então, eu pensei no meu 
luto, no luto das outras mães, porque eu tinha um trabalho com muitas mulheres, 
mas não tinha um nome. Eu falei assim, vou pensar num nome que alcance todas, 
que seja coletivo, que seja um grupo de pessoas para se ajudar, e esse grupo aí veio. 



65

NILZA ROGÉRIA

Assim o Coletivo Filhos nos Braços do Pai se tornou um espaço onde outras 
mães não precisassem sofrer sozinhas. Um ambiente de amparo psicológico, jurídico 
e acolhimento para essas mulheres que passam pelo luto. 

JÔ

Tem muitas mães que precisam desse conhecimento, não têm noção do direito. 
Não tem noção de que ela tem BPC, não tem noção de que tem um auxílio de doença, 
quantas crianças com autismo eu consegui puxar para o meu coletivo, quantas mães 
que têm distúrbio, quantas mães que é bipolar? Quantas mães que têm gente com 
esquizofrenia, que eu não sabia, e através dessecoletivo a gente conseguiu arrancar 
dessas mães, né? E é isso que foi o diSferencial. 

JÔ

No coletivo Filhos nos Braços do Pai eu acolho mães e familiares, dou curso 
para jovem, para tirar da vulnerabilidade. Meu foco é acolher essas mães e dar em-
pregabilidade. Porque são muitas meninas novas, não chega a 20 anos. Não terminou 
o estudo. Elas não terminam o estudo. Elas têm filho muito cedo. E a diversidade, é 
meu foco mesmo, na minha ONG, é a diversidade, porque são os jovens periféricos 
pretos que são do LGBT, são os negros que não têm visibilidade nenhuma, e isso aí é 
que eu arranco para mim aonde? 

NILZA ROGÉRIA 

De acordo com dados do Instituto de Segurança Pública, no primeiro semestre 
de 2023, o Rio de Janeiro registrou dois mil e novecentos desaparecimentos. Em dois 
mil e vinte e dois, mais de cinco mil pessoas desapareceram no estado. Esses desapa-
recidos, em sua grande maioria, são jovens de quinze a vinte e nove anos. E as áreas 
mais afetadas são aquelas dominadas pelo crime organizado, como mesquita e duque 
de caxias, na Baixada Fluminense.

JÔ

Infelizmente os desaparecidos na Baixada e tantos outros lugares. Porque no Rio 
também desaparece, mas é mais falado a Zona Sul. Fala mais agora na Baixada. Fala 
um, dois dias. Daqui a pouco parou. Acabou. Não tem esse negócio de ficar falando,  
não repete a história. E cada dia morre um, morre dois, morre três, e vai só aumen-
tando. Morre uma mãe, mas aparecem cinco mães. 



66

JÔ

A Baixada é muito invisível. Você vê a parte maquiada, as pessoas falam da parte 
bonita, mas e a parte feia? Quem é que quer falar da parte feia? Ninguém quer falar, 
né? É a parte que fica oculta. Eu me coloco. Eu represento esse papel. E quando as 
pessoas falam assim, “porque você gosta de trabalhar na Baixada?”,  porque lá dentro 
que mais precisa de mim, porque aqui fora é maquiado, todo mundo vem. Todo mun-
do faz ação social. Todo mundo faz isso, todo mundo faz aquilo. Lá dentro as pessoas 
moram na lama. Não tem saneamento básico. Não tem, entendeu? Vulnerabilidade 
é total. Além de viver com a violência. Gritos e assombros de pessoas sendo mortas. 

NILZA ROGÉRIA 

Para chegar aonde chegou, Jô se dedicou ainda mais a sua causa. Mesmo vindo 
de um ramo totalmente diferente, como instrutora capilar e dona de um salão de be-
leza, ela decidiu voltar a estudar e se dedicou ao serviço social. Essa nova fase não foi 
fácil, mas foi essencial para que jô pudesse ser amparo e porta-voz de tantas pessoas. 

JÔ

Eu acabei perdendo meu filho. E daí então eu comecei a pensar de uma maneira 
diferente, em voltar a estudar. Só que eu tinha que trabalhar. Meu ramo era totalmente 
diferente, eu era instrutora capilar, eu tinha um salão de beleza e eu formava alunos. 
Não tinha nada a ver com serviço social, quando perdi o meu filho. 

Foi muito engraçado que eu voltei dentro de uma sala com 46 adolescentes e só 
tinha eu de velhinha. Era muito engraçado, né? Porque eu fumava, então eu chegava 
lá com a carteira de Hollywood. Aí sentava numa praça, ia fumar com os meninos, 
falar a língua deles, hoje em dia eu dou palestra nessa escola. Comecei a interagir tanto 
que eles não respeitavam os professores, só a mim. Era muito engraçado. Quando foi 
um dia, eu falei, eu vou parar de fumar, todo mundo parou. Vai fazer seis anos que eu 
parei de fumar, e eles pararam também. Alguns são meus amigos, outros estão traba-
lhando, outros fizeram filho, e eu terminei o ensino médio. Eu entrei pra faculdade. 

NILZA ROGÉRIA 

É se desafiando que Jô encontra força para lidar com o luto e enfrentar o dia a 
dia. Ela transformou sua dor em uma missão. Jô Martins não se limita a observar. Ela 
atua. Ela confronta. Ela exige justiça. 

JÔ

Eu vi que o meu coletivo, que o nosso coletivo, coletivo das mães, tinha uma 
potência diferente. Ele tinha um diferencial, que ele cuidava do luto, e num lugar onde 



67

ninguém falava, porque lá no KM 32 ninguém ia falar do luto, porque vai falar de uma 
pessoa sozinha. Eu comecei a brigar com as mães, vamosse juntar. Vamos falar. Não 
só falar daquele que é enterrado, falar daqueles que têm 15 anos, que têm 11 anos, que 
têm 12, entendeu? Desde que eu moro lá, há 30 e poucos anos, que eu vejo o jovem 
morrer e desaparecer. Vamos falar de todos, de tudo em geral. Mas o nosso foco é o 
luto, é a nossa dor. A gente se ajuda, eu ajudo vocês. E vocês me ajudam. Vocês topam? 
Aí pronto, foi crescendo, foi crescendo.

JÔ

Eu sou simplesmente uma Jô que mora no fim de Nova Iguaçu, aonde as pessoas... 
Me conhecem que só graças a Deus ninguém mexe comigo, porque eu sou meio doida 
também, né? Eu enfrento, eu brigo, eu não tenho essa não. 

NILZA ROGÉRIA 

Entrevista em telejornal, palestras em universidades, participação em programas 
de tv... Jô transita em todos os lugares. O alcance de sua voz transcende as barreiras 
impostas por uma sociedade que tenta marginalizar pessoas faveladas e pretas. 

Em 2002 Jô foi chamada para fazer parte do filme Desova. Foi a primeira vez que 
gravou um documentário. O filme aborda os desaparecimentos forçados na Baixada 
Fluminense, através das mães que perderam seus filhos, e ganhou mais de cinco prê-
mios nacionais e internacionais. O longa está disponível no Globoplay. 

JÔ

Ele foi gravado dentro de uma casa que é a ONG, a instituição, dentro do co-
letivo. É tudo fechado porque tava em guerra lá, e a gente não podia sair para rua. 
Aí fizemos tudo lá dentro. Passamos o dia todinho, de manhã até à noite, gravando 
com as mães, mas saiu perfeito.Foi muito forte os depoimentos, porque são mães que 
perderam os filhos e não tiveram seus corpos para enterrar. Então essas mães que 
tiveram os filhos e que não enterraram os filhos, elas estavam dando depoimento, e 
depois foi uma comoção geral, porque todo mundo chorava. De sair de lá muito can-
sado, porque não é fácil lidar com isso, né? Não é fácil lidar com isso, mas assim é a 
maneira que eu tenho de repor minhas energias. Lidando com essa força que não é 
uma força natural. Quando eu converso com a mãe, quando eu vou fazer uma escuta, 
quando eu vou traçar uma meta para ela,botar ela para ir para um médico, para fazer 
um tratamento, que tá precisando disso, tá precisando daquilo, que eu vou correr atrás 
e sair, me faz mover, sabe? 



68

NILZA ROGÉRIA 

No dia vinte e seis de setembro de 2022, Davi de Lima, seu segundo filho, estava 
em um baile funk no Complexo da Maré, na Zona Norte do Rio de Janeiro, com al-
guns amigos quando, ao sair do evento, foi surpreendido com uma operação realizada 
por policiais do BOPE. 

Jô estava gravando o filme Desova quando perdeu o seu segundo filho. 

JÔ

Essa Jô é uma pessoa que estava se refazendo de um luto, e que agora está se re-
fazendo do segundo, com muito desafio, com muita dor, com muitas lágrimas. Deus 
sabe todos os dias. Se eu falar que sou uma rocha, que sou forte, eu não sou todos os 
dias. Eu choro em cada jovem que eu vejo meus filhos. Principalmente quando eu vejo 
um jovem se formando, quando eu vejo um jovem jogador de futebol, eu faço parte da 
Taça das Favelas. Eu vou levar o ônibus de jovem para assistir lá em São Paulo. Enfim, 
vários outros lugares, então quando eu vejo aquilo, eu queria que aquilo tivesse para 
os meus filhos também. 

Tem coisas que não têm explicação porque, às vezes, até me pergunto será que é 
mesmo. Será que essa força vem de mim, mas não vem. Quando perdi o Daniel, falei 
em cima da cabeceira dele, eu virei e falei assim: “Filho, a partir de hoje, enquanto eu 
viver e tiver um jovem que precisa de mim, eu vou gritar, o céu é meu limite.”

NILZA ROGÉRIA

Além do alcance, o filme Desova foi essencial para que Jô percebesse a impor-
tância do apoio psicológico na sua vida e na de outras pessoas do local onde mora. 

JÔ

Quando terminei de apresentar e falar, de dar palestra,  ela veio descendo, essa 
psicóloga, que é uma professora, uma doutora em psicologia, 30 anos de psicologia, 
uma pessoa bem experiente, né? Ela vem na minha direção e falou assim, “Jô, eu pos-
so cuidar das mães do Km 32, posso me acostumar”, eu digo “pode, sinta vontade”. 
A gente já é amiga íntima. E é uma pessoa que tem uma história de vida, e para mim 
ela é minha inspiração também. 

NILZA ROGÉRIA 

A trajetória de Jô é marcada por uma dor profunda, mas também por uma força 
inigualável. Ela transformou suas perdas em uma missão de vida, uma missão que 
não só acolhe e ampara, mas também inspira e empodera. Jô é um farol de esperan-



69

ça para as gerações futuras, uma mulher que, mesmo em meio à dor, encontrou um 
propósito maior. 

JÔ

Você chega a duvidar um pouco dessa força que você tem sim, com certeza, 
porque não é uma força natural, é sobrenatural. Não é uma força que eu tenho, que é 
minha, entendeu? Mas ao mesmo tempo eu penso numa força que é da minha mãe. 
A minha mãe perdeu sete filhos de acidente, e a minha mãe é uma mulher porreta, viu? 

NILZA ROGÉRIA 

A coragem, determinação e forma com que Jô transforma a dor em ação são um 
exemplo poderoso do que significa ser forte. Ela nos mostra que, mesmo nas circuns-
tâncias mais difíceis, é possível encontrar luz e fazer a diferença.

JÔ

Eu não conhecia tantas coisas como eu conheço agora. Então eu acho que me 
achei através do luto... Eu transmito para outras mulheres e outras mães a inspiração 
para dar continuidade à vida e aos outros filhos. Sempre na frente delas a gente chora, 
coletivamente, a gente chora, mas a gente se abraça, a gente se acolhe, e quando a gen-
te se acolhe, eu falo que a morte não é nada pra gente, o que mata é a ausência. É a... 
Como que eu falo, meu Deus... é a ausência de não ter o filho, e a saudade, entendeu? 
A saudade mata a gente a cada dia. 

NILZA ROGÉRIA 

A voz de Joseane Martins ecoa como um grito de resistência e esperança. A luta 
de Jô é por justiça, por dignidade, por um futuro onde todos os jovens possam ter 
oportunidades e viver sem medo. Ela é, e sempre será, uma inspiração para todos nós. 

JÔ 

E assim a gente vai sobrevivendo. Quando eu fui dar uma palestra na universi-
dade e chegou lá, o rapaz falou “a favela venceu”, eu digo “venceu ainda não, a gente 
está tentando fazer com que ela vença, mas ainda não venceu, vai vencer no dia que 
parar de morrer jovem”. No dia, principalmente, porque a cor da pele fala... Quem fala 
que a cor da pele não fala, assim, claro que fala. Quando parar de matar esse jovem, 
entendeu? Quando parar e saber que  existe pessoas de bem, existe pessoas que não 
tiveram oportunidade porque a sociedade não chegou. 

NILZA ROGÉRIA 

Este foi mais um capítulo de “Mulher de favela”. Até a próxima.









ROTEIRO
EP. LUCIA CABRAL 

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

LUCIA CABRAL

Eu queria que as famílias e a escola e o Estado ocupassem o lugar deles de ver-
dade. Nem o Estado ocupa, a escola hoje foge muito, e a família não quer nem saber 
porque acha que a criança na escola está protegida e aprendendo tudo.

Hoje uma criança com 13, 14 anos, não sabe ler nem  escrever. Eu estou com um 
jovem de 19, 18 anos, que não sabe ler no ensino médio. Qual o futuro desse jovem? 
Então, a gente precisa falar muito sobre isso, sobre a família, a educação dentro da 
família, dentro da escola, fora da escola, é todo um contexto, só que o Estado não dia-
loga, não o Ministério da Educação. Acho que ainda é muito fragilizado. Pensando 
em educação, o secretário de educação acha que levar cinco crianças para a Disney, 
tá fazendo, que tá fazendo a diferença no Rio de Janeiro todo, e não é assim.

NILZA ROGÉRIA

Lucia Cabral nasceu no nordeste do Brasil, mas construiu suas raízes no Com-
plexo do Alemão, na cidade do Rio de Janeiro. Uma história marcada por desafios, 
resiliência e um forte compromisso com a educação e a comunidade.

Eu sou Nilza Rogéria e, a partir de agora, convido vocês a conhecerem a trajetória 
dessa educadora, marcada por um profundo comprometimento com a sua comuni-
dade. Esse é o “Mulher de favela”.



74

NILZA ROGÉRIA

No dia 31 de agosto de 1967, na cidade de Taperoá, na Paraíba, nasce Lucia de 
Fatima Cabral. Quando ela estava com apenas 6 meses de idade, sua família deixou o 
Nordeste em busca de uma vida melhor no Rio de Janeiro. O avô foi o primeiro a chegar 
na cidade, e trouxe a família logo em seguida para morar no Complexo do Alemão.

A mãe de Lucia enfrentou muitos desafios no Rio, incluindo a perda do pai e 
a viuvez precoce. Mesmo assim, o Complexo do Alemão se tornou o lar da família, 
onde todos os filhos foram criados. Mas as raízes nordestinas sempre se mantiveram 
vivas em sua casa.

LUCIA CABRAL

Eu não nasci no Complexo do Alemão, mas acabei sendo cria do Complexo do 
Alemão, porque foi o lugar que me acolheu e me recebeu, e assim cresci no meio da 
família nordestina guardando as suas tradições e raízes, nunca perdendo.

A questão de ser nordestino e de estar no Rio de Janeiro que era um sonho. Aliás, 
o povo do Nordeste sonha muito em São Paulo. Hoje minha mãe se arrepende muito. 
Essa semana ela falou assim “maldita a hora que eu vim para esse Rio de Janeiro”, 
porque aqui ela perdeu muito, ela vem em 67, logo em 74 meu avô morreu. Minha 
avó ficou viúva com 44 anos, com seis filhos. São sete filhos, ela é a mais velha. E em 
98, meu pai faleceu com 54 anos. Quer dizer, ela perdeu muita coisa. Ela acha que o 
Rio de Janeiro não fez muito bem para ela, mas é o lugar que acolheu e que ela viveu 
e que ela teve mais cinco filhos, além de mim.

NILZA ROGÉRIA

O desejo de lutar pela educação foi uma influência forte dos pais e avós de Lucia.A 
avó não sabia ler, então Lucia tentou ensiná-la. Já seu pai, que só estudou até o terceiro 
ano do ensino fundamental, sempre sonhou que ela fosse professora e inspirou nela o 
amor pela educação, mesmo com suas limitações. Foi ele quem ajudou Lucia a montar 
a primeira escolinha na sala de casa, construindo a mesa e os bancos. Para seu pai, 
era muito importante ver a educação florescer em outras crianças. Com apenas 12 
anos e no sexto ano do ensino fundamental, Lucia já ensinava outras crianças a ler, 
transformando uma brincadeira em uma missão significativa.

LUCIA CABRAL

E aí esse desejo do meu pai de me ver professora. Acho que ele, desde a barriga da 
minha mãe, ele já tinha isso em mente, que eu ia nascer e crescer, e ser uma professora. 
Então é muito por ele, acabei sendo essa professora logo no começo da minha história. 



75

Depois que eu fui ser assistente social. Esse era o sonho dele e eu realizei antes dele 
morrer. Ele participou da minha formatura. Ele me guiou para ser uma educadora.

Isso era muito forte dele. Ele amava a educação, era um excelente pedreiro, tra-
balhava numa empresa que ele ensinava os arquitetos e os engenheiros nas plantas 
de das casas e prédios. Ele me ensinou matemática, geografia, era um homem muito 
inteligente e também era artesão. Ele inspirava. Meu pai era uma pessoa especial. Pode 
ser que por isso que ele partiu cedo.

NILZA ROGÉRIA

O Complexo do Alemão, para Lucia, é ligação muito forte, algo que ela acredita 
vir de seus antepassados. Lucia poderia ter se formado e deixado o Alemão, ido viver 
outra vida, mas escolheu permanecer ali há 57 anos. Hoje, ela mantém um espaço social.

Desde os 12 anos, Lucia se envolvia em questões políticas locais e no desenvolvi-
mento da comunidade, escrevendo atas na associação de moradores. Ela sempre quis 
que o Complexo do Alemão fosse um lugar maravilhoso e transformador na vida das 
pessoas, não só na dela. Ela acredita que cresceu com essa visão graças à educação 
que recebeu de sua mãe, que sempre destacou a importância de ser um bom exemplo 
para os outros.

Para Lucia, morar no Alemão moldou quem ela é hoje.

LUCIA CABRAL

Eu nunca deixei de ser jovem na minha idade. Eu curti muito, eu frequentava 
baile funk, festa junina, festas de rua... Então eu tive uma vida saudável como jovem. 
Eu conheci meu marido num baile funk e eu estou casada há 37 anos. 

Isso não me destruiu enquanto pessoa, como as pessoas marginalizam por 
exemplo o funk, um baile de favela. Eu sei que hoje tá diferente com a tecnologia e tá 
diferente com uma mudança de comportamento das pessoas, mas para mim o Alemão 
sempre foi um lugar onde pulsava muita coisa, onde aprendi muito e onde até hoje eu 
aprendo e desenvolvo o meu trabalho. Porque eu estou lá, eu não saí de lá, eu acolho 
jovem, acolho famílias, mostro que o meu caminho poderia ter sido outro, mas foi o 
caminho que eu escolhi. De ser uma pessoa de referência, você acaba sendo referência, 
não liderança, mas referência, daquele lugar com certeza.

NILZA ROGÉRIA

A educação que os pais e avós de Lucia lhe deram moldou sua consciência. Mes-
mo com as dificuldades que enfrentaram, eles não queriam que ela passasse pelas 



76

mesmas privações. Por isso, sempre lhe ensinaram a lutar pelos seus direitos. Mesmo 
sem acesso à educação formal, eles tinham uma visão clara da importância dessa luta.

Hoje, Lucia ensina as crianças sobre seus direitos e a importância de conhecer 
e cuidar de seu território.

LUCIA CABRAL

O território é vivo se ele é vivo. Ele tem uma rede se ele tem essa rede. Ele precisa 
brigar por aquilo que quer e a gente trabalha isso nas crianças hoje lá na ONG. Que 
elas precisam entender os próprios direitos, conhecer o seu território, entender que 
ela faz parte dele e é responsável. Então as famílias, hoje a gente tem discutido muito, 
parece que elas não têm mais que dar educação aos seus filhos. Parece que elas jogam 
um filho no mundo e larga ele solto. Ele tem que se virar porque tem o telefone, tem 
a tecnologia, porque eles não precisam mais ensinar uma criança a escrever e a ler. 
Eles jogam na mão da escola, na minha época, minha mãe já pré-alfabetização, a res-
ponsabilidade. Tem um texto que diz assim. De quem é a bola. Você começa jogando 
a situação familiar lá de Adão e Eva, porque é pecado, e aí vai jogando na família, 
a família jogando pro Estado, joga pra escola, da escola volta pra família. E aí fica 
aquela bola de neve, é um contexto único, cada um é responsável dentro daquilo que 
se coloca. Se eu tenho uma família, a minha família é responsável por mim também, 
então, o primeiro lugar onde você tem espaço pra educação é no ventre da sua mãe.

LUCIA CABRAL

O que impulsiona a querer brigar pelo território que você vive é quando você vê 
a falta... tipo, eu cresci com falta de água, falta de saneamento básico, e eu tinha uma 
consciência que era minha, eu nasci com com essa coisa dentro de mim de querer 
mudar a realidade daquela microárea, de onde você vive, porque outro lugar tem es-
goto, porque que aqui não vai ter, outro lugar tem água potável. Por que a gente tem 
que viver nas minas de água do Complexo do Alemão carregando água? Se precisa 
de água potável, eu tinha que apanhar do bicão lá na entrada da Grota ou lá no final 
da rua Canitar, porque até na Canitar um certo número tinha água e para o restante 
do morro não tinha. Por que tinha asfalto aqui ali não tinha? Então isso te incomoda.

Se você atravessa uma rua para ir para a sua escola, por que tem pouca escola? 
Por que não tem escola de ensino médio? Tudo isso vai impulsionando você a cobrar 
pelos seus direitos. Em mim foi automático, foi em outras pessoas, não é que as pes-
soas não se incomodam com o pouco que tem, tá feliz. Não. Eu queria muito mais e eu 
queria avançar, e também queria que não só eu tivesse acesso, mas que outras pessoas 
tivessem acesso. Isso já despertou em mim desde muito cedo.



77

NILZA ROGÉRIA

O Espaço Democrático de União, Convivência, Aprendizagem e Prevenção 
conhecido como Educap surgiu em oito de março de 2008, na sala da casa de Lucia.

O Educap começou com o apoio de diversos parceiros, até se tornar um espaço 
seguro e acolhedor. A ONG oferece reforço escolar, formação para o mercado de tra-
balho e apoio às famílias.

LUCIA CABRAL

O que eu tô fazendo hoje talvez seja formar pessoas mais críticas, né? Para que 
ela mude essa realidade. A gente precisa trabalhar isso na educação.

A partir dali que a gente vai transformar a vidas, porque se não for assim, você 
não consegue transformar vidas, você também enxuga gelo. Porque você vai ter uma 
criança,  não vai conseguir mudar um pouco a visão dela para o mundo porque talvez 
você, não eu, não consiga mudar a cabeça de todos, porque isso não é o meu papel. 
Mas mudança de visão de mundo é muito importante porque a gente constrói um 
caminho para que a gente tenha uma juventude, que é o futuro, mais saudável, mais 
crítica e com mais acesso, e que realmente lute pelos seus direitos. Porque o meu legado 
eu já tô deixando, eu não sei se amanhã vou estar. O que importa é o que eu deixei na 
cabecinha de cada um, esse incômodo. Essa é a função de educar ali dentro do terri-
tório, de tentar colocar um mosquitinho dentro da cabeça da pessoa.

NILZA ROGÉRIA

O Educap teve suas raízes em um movimento coletivo que começou com ações 
de prevenção na área de saúde. Inicialmente, Lucia trabalhava com educação, mas 
passou a focar intensamente na saúde sexual e reprodutiva, devido ao aumento de 
casos de gravidez na adolescência e de HIV/Aids no final dos anos 90. Em 2000, ela 
conheceu o Ccedaps, um centro de promoção de saúde que gerencia uma rede cha-
mada Rede de Comunidades Saudáveis.Foi então que Lucia começou a compreender 
a importância de uma ONG.

Em 2007, uma tragédia atingiu o Complexo do Alemão com a perda de 21 jovens 
em uma chacina. Durante esse período, Lucia e os jovens da comunidade começaram 
a se reunir e decidiram criar um espaço de referência. Embora trabalhasse no Jacare-
zinho, ela sentia uma forte vontade de estabelecer algo no Alemão. Em oito de março 
de 2008 nasceu o Educap. Com o apoio da Fundação Ford, que durou dois anos, eles 
conseguiram seu primeiro espaço.

O trabalho é constante, com foco na transformação social. Lucia vê o ativismo 
como um caminho para melhorar a comunidade. Com inúmeros jovens e organizações 



78

trabalhando juntos, o plano de políticas públicas do Complexo do Alemão está sendo 
usado como exemplo para outras comunidades.

LUCIA CABRAL

Hoje o Educap tem um espaço onde já teve vários projetos, vários apoios. Hoje 
a gente tá em parceria com Cedaps na construção desse projeto aqui, que atende 22 
jovens em vulnerabilidade social, na formação do mercado de trabalho. A gente tem 
um reforço escolar, tem o trabalho com as famílias, de acompanhamento com as fa-
mílias. A gente tem um serviço e convivência, e tem o juventude de direitos humanos, 
que a terapia ocupacional da UFRJ atua com adolescentes na segunda de manhã e às 
quintas à tarde, e nas segundas à tarde tem uma equipe trabalhando um outro projeto 
com criança, com a terapia ocupacional da UFRJ. 

NILZA ROGÉRIA

No final de 2009, devido à violência, eles perderam o local alugado. Em 2010, 
uma nova oportunidade surgiu com o Programa de Aceleração do Crescimento, o 
PAC, que doou um espaço anteriormente usado como canteiro de obras. Nesse lugar, 
o Educap estabeleceu suas bases formais, com a criação da ata, do estatuto e a legali-
zação da ONG, em cinco de novembro de 2011.

LUCIA CABRAL

Ocupação do espaço da favela, quando a gente começa a ter consciência, a gente 
entende que já ocupou. Você tá ali, tem que arregaçar as mangas e enxergar que você 
pode fazer o diferente ali. Mas os desafios são muito grandes porque hoje eu tô sem 
patrocínio, o único patrocínio que a gente tem é desse pequeno projeto. O resto a gente 
leva a pulso. Então é o olhar de quem tá fora.

Enxergar que você tá ali, que tá fazendo algo, que você também pode fazer parte 
da mudança dessa realidade, entendeu?

Esse é o maior desafio. De resto a gente vai tirando de letra, construindo o ca-
minho, arregaçando as mangas e fazendo o que a gente tem que fazer. Porque acho 
que muito da nossa fé é aquela coisa de alguém nos guiar, alguém lá no passado que 
tentou fazer veio em mim e falou, “você tem que fazer e você vai realizar”, e você vai 
tentando porque a gente não pode nunca parar nem desacreditar que a gente tá fazendo 
a diferença. Senão a gente para de fazer o que a gente tá fazendo e vai fazer outra coisa. 
Acho que é isso, é fortalecer. Desde o momento que eu tô ali, eu tenho que fortalecer 
a todos que me cercam, e fortalecer ainda mais a visão desse jovem, para que veja um 
futuro melhor, que eles sejam jovens futuristas, que enxergam a potência neles no 
lugar, no território, na cidade. 



79

A gente não pode ficar presa também dentro do território. A gente tem que ir 
para o mundo para entender que o mundo existe. Desafios existem, né? E que esses 
jovens possam ultrapassar essas barreiras. Por isso que hoje a gente tem um número 
grande de favelado dentro das universidades. Por quê? Porque acreditou em si e acre-
ditou que podia ultrapassar as barreiras.

LUCIA CABRAL

O ativismo fez com que a gente entendesse que a gente precisa sinalizar o que a 
gente quer, não o que o Estado, o que o governo quer. Mas o que a gente quer, a gen-
te tem que brigar por isso. A gente discute cultura, a gente discute comunicação, a 
gente tem uma potência que eu vou nas comunidades, que é em comunicação, então 
no plano de ação de políticas públicas do Complexo do Alemão, a gente teve alguns 
encontros pra discutir a arte e cultura. A gente tem que começar a ocupar os espa-
ços que são nossos, porque a gente não entende que aquele político, que tá fazendo a 
política do país, foi colocado pra te representar ali. Ele tem que escutar e é isso que a 
gente tá meio que cobrando, e tem muito jovem nesse meio.

NILZA ROGÉRIA

Lucia participou da primeira conferência de segurança pública realizada no 
Brasil, em 2003. Naquela época, também atuou no centro de referência de direitos 
humanos para discutir essas questões.

LUCIA CABRAL

A gente também foi no centro de referência direitos humanos para discutir 
essas questões, mas ainda assim, por mais que a gente tenha conselhos colegiados 
que discutam essa questão de segurança pública, ainda assim a gente continua tendo 
aquele capitão do mato que no passado teve, é isso que acontece, quanto mais exter-
minar morador de favela, a política pública de segurança fica satisfeita. Mas seria 
o contrário, né? Porque dentro do mundo tem plantação de maconha, Tem fábrica 
de arma, onde tá essa fábrica de arma e onde está o maior produtor de maconha, 
de coca,de outras drogas? Então a gente tem que pensar muito. A gente ainda vai 
enxugar muito gelo, vai vir muito isso, porque a gente tem um país que trabalha 
para exterminar o pobre. Trabalha para fazer com que esse pobre seja mais pobre. 
A partir do momento que esse pobre, essa pessoa de baixa renda, essa pessoa de vul-
nerabilidade social se enxergasse enquanto cidadão ou buscar mudar sua realidade, 
porque oportunidade tem, eu acho que a gente teria um mundo muito melhor. Um 
brasil muito melhor. Afinal de contas, a gente tem um país riquíssimo em natureza, 
em alimentação, em água, em tudo, mas a gente tem isso que a gente vive, que é esse 



80

capitalismo, né? Porque tem gente que quanto mais tem, mais quer. Veja a versão 
do nosso ex-presidente, ele queria tudo para ele.

LUCIA CABRAL

Esse enfrentamento nesse país, segurança pública, ter acesso à educação de 
qualidade, à saúde de qualidade, a lazer e cultura, a gente vivencia. Aqui no Brasil 
segurança pública é sinônimo de violência e morte.

NILZA ROGÉRIA

A favela é um microcosmo da sociedade, um reflexo das desigualdades e das 
contradições do mundo. Mas é também um lugar de resistência, onde a força das 
mulheres, como Lucia, se manifesta de forma inspiradora. As sementes da educação 
plantadas por ela ainda vão gerar muitos frutos.

LUCIA CABRAL

Eu acho que a gente cria uma flor. Se a palavra favela tem uma potência, a gente 
descobre desde criança que favela é uma árvore, né? E que a árvore tem copa, raí-
zes, ela tem o seu caule, ela cresce, dá folhas, flores e frutos. Então acho que isso é 
muito da mulher.

Se a gente parar para pensar, e essa representação da palavra é muito forte, 
quando a Rô falou do Mulher de Favela, a gente pensa muito. Isso me remete muito a 
essa árvore, que é uma árvore que... que a natureza... ela resiste muito mais que o ser 
humano. Porque uma árvore pode viver bem 200 anos, e ela vai dar o seu fruto, ela 
vai deixar essa planta. A mulher,  e eu sei que tem muita mulher que não tem filho, 
tudo bem, mas a maioria das mulheres tem esse fruto, e desse fruto nascem outros 
frutos. Então eu acho que é isso, que é resistência, e para o futuro, pra continuar e para 
sempre. A gente deixa as raízes, a gente é essa coisa, não é porque ouvi dizer assim.

NILZA ROGÉRIA

Com uma jornada cheia de desafios, Luúcia continua acreditando no poder da 
educação e na força da comunidade para construir um futuro melhor. O Complexo 
do Alemão, para ela, é um lugar de resistência e esperança, onde cada ação e cada 
projeto contribuem para um amanhã mais justo e igualitário.

NILZA ROGÉRIA

Este foi mais um capítulo de “Mulher de favela”. Até a próxima.







ROTEIRO 
EP. VANESSA DAYA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

VANESSA

Eu amo empoderar outras mulheres. Eu amo empoderar esses adolescentes. Eu 
amo dizer para eles que a educação é um caminho, a educação vai te salvar. 

VANESSA

Eu tenho um filho de 22 anos que acabou de voltar de um intercâmbio na Fran-
ça. Então, quando olho pra trajetória da Vanessa, quando olho sobre tudo aquilo 
que eu vivi, vejo o meu filho, quando vou para o Galeão, tenho a oportunidade de 
colocar o meu filho naquele avião, eu falo: “Deus! É a realização”. A concretização 
do sonho de alguém que não parou diante das circunstâncias. É fácil? Não, não 
é fácil, mas é como eu tô dizendo. Eu busquei esse acolhimento. Eu busquei esse 
atendimento. Eu busquei ajuda. Qualquer pessoa que chegasse do meu lado e falasse 
para mim sobre uma oportunidade, eu agarrava aquela oportunidade. Eu queria 
demais aquela oportunidade.

NILZA ROGÉRIA

Essa é Vanessa Daya, uma mulher que impacta a comunidade Buriti-Congonha 
com o Projeto Ler e Saber. Através da educação e da leitura, vanessa transforma rea-
lidades, trazendo esperança para a favela e seu entorno, no bairro de Madureira, na 
Zona Norte do Rio de Janeiro.



84

Eu sou Nilza Rogéria e convido você a conhecer a história dessa mulher, que faz 
de cada oportunidade uma chave para mudar vidas.

Esse é mais um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”.

NILZA ROGÉRIA

Nascida na Tijuca, Vanessa Regina Ribeiro de Oliveira dos Santos não iniciou 
sua trajetória de vida em uma favela. Quando ela tinha oito anos, sua família deixou 
a casa de vila onde morava, depois que o pai perdeu o emprego em decorrência do 
alcoolismo. No dia oito de agosto de mil novecentos e oitenta e oito, eles chegaram 
à favela de Congonha, em Madureira. De uma casa estruturada, Vanessa e a família 
passaram a viver em um barraco. Realidade diferente da que ela estava acostumada. 
E apesar de ser um mundo distante do que a menina conhecia, foi nesse lugar que ela 
encontrou sua força. Em uma infância marcada por dificuldades, ela cresceu e enten-
deu o valor da luta e da resiliência.

VANESSA

Eu lembro exatamente como a gente chegou em Madureira, porque nós chega-
mos numa Kombi aberta, minha mãe grávida do meu do meu irmão caçula. E eu e 
meus quatro irmãos assim, parecia uma boleia mesmo. O pessoal fala em boleia, né? 
Na roça... Parecia uma boleia, a gente estava assim em cima dessa Kombi, junto com 
os móveis, e a gente chega no Morro da Congonha. Eu lembro exatamente como era 
aquele lugar, era uma subida. Uma ladeira sem nenhum asfalto, sem nenhum tipo de 
saneamento básico. Foi algo que marcou muito a minha infância.

VANESSA

Hoje, a gente olha para as favelas e a gente vê saneamento básico, a gente vê 
água chegando. Naquele momento não tinha nada disso, mas eu tive uma infância 
feliz. Eu tive uma infância onde eu podia correr,  soltar a pipa, eu era muito moleca. 
junto com os meus irmãos. Então é a minha infância. E foi uma infância muito dura, 
porque a gente sai de uma casa onde eu não tinha que carregar água para ir para uma 
comunidade, para uma favela, onde a gente tinha que carregar a água. Fui para uma 
casa que não tinha descarga. Então hoje, quando eu olho criança ainda vivendo nessa 
situação... A minha memória afetiva ela me leva muito pra este lugar de onde eu saí, 
mas eu fui feliz.

NILZA ROGÉRIA

Aos 16 anos, Vanessa se viu mãe pela primeira vez. Uma gravidez precoce, que 
despertou nela a consciência do que realmente queria para a própria vida e de seu 



85

filho. Foi nesse momento que ela percebeu que não queria criar o menino no mes-
mo ambiente de violência e falta de estrutura em que vivia. Aos 21 anos, veio outra 
gestação, e Vanessa assumiu sozinha a criação de dois filhos. Sem apoio dos pais das 
crianças e sem estrutura para dar o que elas precisavam, ela enfrentou uma das fases 
mais vulneráveis de sua vida. 

VANESSA

E eu fui mãe solo nesses dois momentos. Esses dois relacionamentos não deram 
certo e eu me vi no momento onde eu tinha duas crianças, não tinha nenhuma estru-
tura, e eu olhava para aquilo, para aquele momento que eu estava vivendo, e dizia que 
não queria viver a mesma coisa que minha mãe viveu, que era um ciclo de violência, 
um casamento fracassado, porque tem uma questão na mãe solo que a mulher sai do 
vitimismo. Muitas mulheres saem do vitimismo e querem ser a Mulher Maravilha. 
A Mulher Maravilha é uma figura de quadrinhos. Ela existe, é ela. É um desenho, ela 
é um personagem, mas ela não existe. Tem uma galera hoje que levanta uma bandeira 
muito “ai, eu sou mãe solo, tá? Tudo bem, eu consigo, dou conta”. Não, eu não dava 
conta. A responsabilidade daquelas duas crianças não era só minha, mas eu vivi um 
momento onde os pais não queriam assumir a responsabilidade dos seus filhos. E não 
é “tá tudo bem”. Para mim não estava tudo bem, porque sei o tipo de vulnerabilidade 
que passei com essas duas crianças.

NILZA ROGÉRIA

Houve dias em que faltou comida para pôr à mesa. Num desses momentos, 
Vanessa chegou a um ponto de doação e, tarde demais, só encontrou um legume: o 
nabo. Mas foi com esse simples nabo que ela mostrou aos filhos a força do cuidado 
e do carinho, transformando um dia de escassez em uma memória afetiva que hoje 
eles lembram sem dor. 

VANESSA

Antes da história de superação a gente tem a história da vulnerabilidade, e a 
vulnerabilidade foi um dia em que eu  só tinha arroz e feijão para colocar no prato 
dos meus filhos, e não tinha nenhum tipo de mistura, de proteína, de nutriente, não 
tinha, só tinha arroz e feijão. 

VANESSA

Mas naquele momento eu me vi com aquele legume na mão e vi que era a única 
coisa que eu podia colocar de diferente no prato dos meus filhos. Então eu fiz aquele 
nabo, eu cozinhei  com tanto amor, com tanto carinho, que meus filhos até hoje conse-
guem se lembrar dessa história e não  ter momentos de dores. Não existe dor nos meus 



86

filhos. Existe dor em mim. Eu tive muitas dores, mas eu conseguia me reinventar no 
meio de todas essas situações. Trago essa situação deste dia, é exatamente isso, para 
que outras mulheres entendam que a gente não pode romantizar essa carreira de mãe 
solo. Porque quando uma mulher é mãe solo, é porque alguém deixou de fazer a sua 
parte, então naquele momento, os pais dos meus filhos deixaram de fazer a parte deles.

NILZA ROGÉRIA

Em 2010, vanessa chegou ao Instituto Dara, um Programa de Suporte a Famílias 
Vulneráveis, em busca de tratamento para a condição respiratória de sua filha. Para 
ela, o apoio do instituto foi muito além: Vanessa viu ali a chance de se reinventar. 
Participou de cursos e do voluntariado, recuperando a autoestima e construindo uma 
nova identidade.

VANESSA

Eu vi ali uma oportunidade de crescimento. Por quê? Eu não ia para o Institu-
to Dara, para o saúde criança, como outras mulheres iam. A gente tinha o setor de 
acolhimento,  assistentes sociais, advogados, uma série de profissionais que estavam 
ali disponíveis para nos atender. Não só atender a criança que era acompanhada no 
Hospital da Lagoa, mas atender esses pais porque, exatamente isso que falei anterior-
mente, essa situação de vitimismo, eu não queria estar no lugar da vítima, eu queria 
estar no lugar da mulher que ia transformar sua vida. Vi a oportunidade de fazer 
cursos, a oportunidade de prestar serviço voluntário dentro da instituição, porque eu 
vi aquele acolhimento, vi aquelas pessoas se doando para as mulheres que passavam 
por ali. Eu disse “eu quero ser igual a elas”. Eu queropoder também transformar a 
vida de outras mulheres. É a sororidade que a gente sempre fala hoje. Ela  precisava 
ser real para mim, porque estava sendo real naquele momento, quando fui acolhida 
e aproveitei tudo que o Dara me deu, todos os cursos. O que tive a oportunidade de 
fazer eu fiz. Todas as reuniões, todas as pautas.

NILZA ROGÉRIA

Ao longo do processo, Vanessa teve o apoio da doutora Vera, que a ajudou a 
enfrentar traumas e romper ciclos negativos. Esse suporte foi fundamental para que 
ela reconhecesse suas qualidades e talentos, transformando a vida e inspirando seus 
filhos, que hoje alcançam novas possibilidades. No Dara, Vanessa encontrou não 
apenas apoio, mas a força para reescrever sua história.

VANESSA

Eu sofri tanto na minha trajetória, no meio do caminho, porque naquele momento 
eu já estava casada. E eu não conseguia ter um bom relacionamento com meu marido, 



87

porque  naqueles dois relacionamentos anteriores eu tive  muita violência, era refletida 
dentro do meu casamento, e eu precisava de ajuda porque vi o ciclo de violência que 
a minha mãe viveu. Comecei a ver que na minha vida estava sendo reproduzido o 
mesmo  ciclo de violência, e eu comecei a reproduzir esse ciclo de violência com meu 
marido quando busquei a ajuda da doutora Vera. Ela começou a identificar pontos 
que eu não consegui identificar. Ela me fez escrever uma carta para mim e naquele 
momento em que eu começo a escrever a minha carta para mim, eu começo a ver 
que realmente tenho muitas qualidades. Porque a gente vai colocando defeito, né? A 
gente tem a arte de se colocar defeitos. Eu comecei a ver que a Vanessa não é tão... 
Sim, tem gravidez com 16 anos, mas não diz quem você é. Tem gravidez novamente 
aos 21, também não diz quem você é. Entendi naquele momento que eu era alguém 
que tinha muitos dons, talentos, e que eu precisava usá-los.

VANESSA

A gente precisa sair desse lugar de fala e ir para um lugar do cuidado, e para a 
prática, porque eu fui cuidada quando dona Vera fala para mim “escreve uma carta para 
você”. Cuidou de mim e naquele momento ela me abraçou com uma caneta e um papel 

NILZA ROGÉRIA

Vanessa criou o projeto Ler e Saber na Favela Buriti-Congonhas inspirada por 
uma professora, Tia Graça, que lhe deu seu primeiro livro, A Bolsa Amarela, de Lygia 
Bojunga. Por ter crescido em um lar vulnerável, o livro foi o primeiro objeto somente 
seu, em uma infância onde tudo era compartilhado. Tia Graça acolhia crianças em 
sua casa para reforço escolar e mediação de leitura, ensinando com afeto. Isso inspirou 
Vanessa a desejar um dia fazer o mesmo.

VANESSA

A tia Graça recolhia aquelas crianças que tinham interesse em ir para casa dela 
para poder fazer o reforço escolar. E aí ela trabalhava com a gente de uma forma 
tão afetuosa que as lembranças que eu tenho ainda hoje, depois de tantos anos, são 
muito claras para mim. Eu lembro que nós sentávamos na sala da casa dela, era uma 
mesa grande, e ela colocava aquelas crianças sentadas, ela dava o nosso almoço, nós 
almoçávamos, mas depois a gente voltava a fazer os trabalhos da escola a fazer a 
mediação de leitura. Ela gostava de fazer a mediação de leitura conosco. Assim é a 
minha história. Ela começa com uma admiração por uma professora, eu admirava 
demais o trabalho que ela fazia. Eu dizia sempre que um dia, quando crescer, quero 
ser igual a tia Graça.



88

NILZA ROGÉRIA

Em 2015, ao ver crianças pedindo pela roda de leitura que organizava aos domin-
gos, Vanessa decidiu agir. Hoje, o Ler e Saber atende 140 crianças e oferece mediação 
de leitura e uma biblioteca comunitária nomeada em homenagem à Tia Graça.

VANESSA

Num dia em que eu estava muito triste, eu lembro exatamente o dia, era 14 de 
abril, eu tô subindo na rua da minha casa, consciência com sentimento de potência,  
dizendo assim, “meu Deus, tem tanta criança lá, eu preciso fazer alguma coisa. O que 
eu posso fazer para acolher essas crianças, tirar as crianças da rua?”. E essa voz, que 
eu entendo que é a voz de Deus, uma voz doce, suave, fala comigo. “Tira o seu sonho 
do papel.” Mas eu falei “Deus, como vou tirar o sonho do papel, não sei como fazer”. 
Mas eu já tinha um nome.Na comunidade, no dia, já tava ligando para os meus ami-
gos e falando, “Deus me deu um sonho, falou comigo e colocou esse sonho no meu 
coração. Eu preciso de você”. E foi assim muito tranquilo, porque as pessoas foram 
aceitando. Sabe quando você liga para alguém que você acha... “Fulano não vai aceitar”, 
eu vou falar só por falar, mas a pessoa não vai aceitar. E a pessoa aceita. Você fala, “ih, 
aceitou”, então é exatamente isso.

NILZA ROGÉRIA

O Ler e Saber nasceu em 8 de agosto de 2015, inicialmente sem um espaço fixo. 
Vanessa realizava as atividades na quadra da comunidade, mas sempre sonhou com 
uma biblioteca, onde as crianças pudessem escolher livros e conhecer autores, pro-
movendo uma experiência rica em mediação de leitura. Um dia, durante uma ação na 
quadra, houve um tiroteio, e uma criança correu em direção ao perigo. Esse episódio 
levou Vanessa a perceber que era necessário um espaço mais seguro. 

VANESSA

Nós estávamos fazendo uma ação na quadra da comunidade com as crianças, 
era a semana nacional do trânsito, e eu queria fazer alguma coisa falando sobre trân-
sito. Porque eu estava fazendo da auto-escola, e aí conversei com o meu professor de 
teórica da auto-escola. Ele falou, “vou lá, semana do trânsito”. A gente levou cone, 
montou um circuito. Estava uma graça a atividade que estávamos fazendo. De repen-
te, quando a gente olha, a gente ouve um barulho que a gente reconhece, de tiro, e eu 
vejo um cara correndo para cá e o policial correndo atrás dele. Ele vindo e o policial 
vindo atrás dele e atirando.

É algo que foi muito surreal, porque a gente estava no meio daquele fogo cruzado, 
e uma criança se desespera e sai correndo em direção a eles. Naquele dia eu entendi 



89

que não dava mais para ficar ali. Falei assim, “a gente não tem mais como trabalhar 
na quadra. A gente não tem mais como trabalhar a céu aberto. Eu acho que a gente 
precisa agora procurar um espaço para montarmos a biblioteca”. 

NILZA ROGÉRIA

Foi a partir desse momento que Vanessa começou a buscar um lugar fixo para a 
biblioteca. Depois de um ano e meio de reformas, com doações de amigos e pessoas 
que acreditaram no projeto, a biblioteca foi inaugurada em 19 de novembro de 2019. 
Foi um trabalho coletivo, sustentado pelo querer das crianças e pelo sonho de vanessa 
de transformar a realidade da comunidade através da leitura.

VANESSA

 A história do Ler e Saber é uma história de superação.Eu não falo da Vanes-
sa. Eu quero falar dessas crianças. Eu quero falar desse espaço. Eu quero falar de 
ser um canal, eu sou somente um canal, eu sou somente alguém que se colocou à 
disposição. Mas aquela obra foi feita pelas crianças. Ela foi inaugurada por conta 
dessas crianças. Aquele espaço existe por conta daquelas crianças, que, em algum 
momento da minha vida, me salvaram, me fizeram crer que realmente vale a pena. 
Então eu quero dizer que tem livro, leitura e muita informação chegando para as 
crianças da Congonha.

NILZA ROGÉRIA

O Projeto Ler e Saber não atende somente as crianças. Ele também se destina 
aos adolescentes e jovens da favela. Nos encontros do cine conversa e convivência, 
Vanessa usa livros que falam a linguagem da periferia. 

VANESSA

 A gente tem um projeto chamado Cine conversa e convivência, que é com os 
adolescentes. E existe um escritor chamado Jessé Andarilho, que é um escritor peri-
férico lá de Santa Cruz, e o Jessé escreveu um livro chamado Fiel. Esse livro descreve 
o seu cotidiano, a sua rotina dentro do trem, e ele consegue publicar esse livro. Ele 
fala muito a linguagem da favela, linguagem da periferia. Ele conta a história de um 
menino de 16 anos que virou o dono, o gerente do tráfico, algo assim na sua favela, e 
isso é status.  Infelizmente, mas é a verdade das periferias. Não é uma verdade que eu 
queria que fosse. Mas é uma verdade. A a gente vai fazer um trabalho com esse livro. 
E vou falar de mobilização. A partir desse livro nós fizemos esse trabalho, distribuí-
mos, compramos 16 exemplares, porque eram 16 adolescentes, distribuímos e falei 
que queria uma resenha. Eu quero um clube do livro. Eu quero uma resenha. Vocês 
precisam ler os três primeiros capítulos, só que nesses três primeiros capítulos eles 



90

começaram a se identificar e foram. Leandro e a mãe perguntando “o que é que você 
não tira o olho desse livro?”. Uma adolescente largou o celular e foi fazer a leitura. Foi 
a partir deste livro que as mães começaram a ir para a biblioteca. A partir deste livro, o 
movimento que a gente queria fazer há tanto tempo. Trabalhando desde 2015, nós não 
conseguimos fazer. A partir desta resenha com o livro Fiel, a gente conseguiu fazer a 
mobilização. Essas mães, os pais, começaram a vir, começaram a despertar o interesse. 

NILZA ROGÉRIA

Com isso, as mães começaram a frequentar a biblioteca, reconhecendo a serie-
dade do trabalho e o valor deste espaço para suas famílias. Ainda assim, manter o 
projeto ativo é desafiador. Vanessa enfrenta dificuldades para mobilizar os adultos, 
em especial as mães, pois muitas estão sobrecarregadas com as responsabilidades do 
dia a dia. Através de rodas de conversa, ela cria um espaço de escuta e acolhimento, 
trazendo temas como o luto, permitindo que essas mulheres expressem suas dores e 
busquem apoio terapêutico.

VANESSA

Quando a gente fala de empoderamento, a gente precisa falar sobre pertenci-
mento, fazer com que eles entendam que aquele espaço é deles. A gente trabalhava 
muito com criança, trabalhava muito com os adolescentes, e não trabalhava com os 
pais. Eu lembrei de algo que a doutora Vera fez comigo através da carta, através de se 
reconhecer. Foi exatamente desse jeito que chamei as mães e falei, “tô querendo fazer 
uma roda de conversa com mulheres. Eu queria muito ter a participação de vocês. 
A gente queria ter um lugar de escuta, porque eu entendo que você trabalha, o teu 
cotidiano, a tua rotina. Você às vezes não tem tempo nem para conversar com a sua 
amiga. Tu pode vir para cá e despejar o teu dia que a gente vai estar aqui para te ouvir”. 
No início, vinham cinco mães. Duas, três, quatro mães... e a gente continua fazendo 
esse trabalho de 15 em 15 dias, todas as segundas-feiras, trazendo temas. Um dia, a 
partir do meu momento de luto, perdi a minha mãe dentro da pandemia, e eu disse 
assim, “vou trazer o tema dessa roda, vai ser luto, a gente precisa falar sobre morte”. 
E por que eu queria falar sobre morte? Porque eu tinha naquele grupo mães que tive-
ram filhos assassinados dentro daquela favela, e que a gente via que essas mulheres 
estavam prostradas porque não puderam enterrar os seus filhos, não puderam chorar 
pelos seus filhos, e eu queria muito falar sobre isso, era algo que pensava muito dentro 
de mim. Eu não queria trazer esse assunto para saber como foi, porque isso a gente 
vai sabendo no boca a boca. Eu queria que essa mulher conseguisse expressar, falar 
da dor dela, porque a partir daquele momento que ela conseguisse falar da dor dela 
para alguém, ela ia procurar uma ajuda terapêutica, que era aquilo que nós tínhamos 
certeza que ela precisava.



91

NILZA ROGÉRIA

As mulheres foram essenciais na caminhada de Vanessa e na mudança da co-
munidade. Apoiada por essa rede feminina, ela se descobriu e, agora, estende a mão 
para que outras mulheres possam caminhar ao seu lado, transformando vidas e for-
talecendo laços. Isso é o que ela chama de sororidade.

VANESSA

A minha trajetória vai se construindo a partir do momento que eu conheço 
essas mulheres que são potências e que querem potencializar outras mulheres. Então 
não dava para ser diferente, né? Eu posso citar nome de mulheres que eu tinha uma 
admiração profunda na minha adolescência, que eu olhava para aquelas mulheres e 
dizia, “eu quero ser essas mulheres”. Tinha a Sandrinha, Sandra Nogueira, que era 
uma das líderes comunitárias do Morro da Serrinha. A gente tem Tia Guará, né, tia 
Guará que também foi uma mulher líder comunitária do Morro do Cajueiro. Eu 
olhava para aquelas mulheres e dizia assim, “eu quero seguir esse espaço” Porque eu 
via o resgate que essas mulheres faziam com outras mulheres. Em suas situações de 
vulnerabilidade, eu vi o que essas mulheres faziam com os adolescentes, com os jovens, 
dentro dos seus territórios. Via essas mulheres trazendo recursos de fora, pra atender 
a demanda desse jovem, dessas mulheres. A gente precisa potencializar.

NILZA ROGÉRIA

Vanessa é uma mulher que não se curva diante das dificuldades. Ela atua para 
tornar Buriti-Congonhas e todo o bairro de Madureira um lugar de esperança e opor-
tunidades. Sua dedicação transformou a Biblioteca do Ler e Saber em um símbolo 
de resistência, acolhendo sonhos e inspirando crianças, adolescentes e suas famílias. 

Eu sou Nilza Rogéria.

Este foi mais um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”. Até a próxima.









ROTEIRO 
EP. SOLANGE REVORÊDO 

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

SOLANGE 

Acolhimento nunca passou pela minha cabeça. Até porque eu estava necessitando 
do acolhimento. E ali começou o primeiro pedido de ajuda, e aí ferrou. “O que vou 
fazer agora?” Mas, ao mesmo tempo, não posso deixar de acolher essa mulher que está 
precisando de ajuda. Estando na situação dela, o que eu poderia fazer?

SOLANGE 

Eu acho que é o que sempre falo, nenhum relacionamento começa no feminicídio. 
Ninguém chega e mete uma arma na tua cara, ou quebra o teu nariz com uma testada, 
entendeu? Então, a gente tem que prestar atenção nos sinais. E não ignorar os sinais 
porque você está apaixonado. A gente tem que enxergar as pessoas como elas são. 

SOLANGE 

Acho que a forma de a gente se prevenir é a gente ter esse olhar. Independente-
mente de ser as guias, de fato, só a prevenção. Nunca deixar chegar lá. Se você perce-
beu que não está legal logo no início, pula fora. Não tenta consertar relacionamento.

NILZA ROGÉRIA 

O fogo é calor e luz que precisa queimar para existir, entrar em combustão. E se 
o sol é feito de fogo podemos dizer então que ele queima e renasce a cada segundo? 



96

Hoje quem nos conta a sua história é a Solange, que tem Sol no nome, também é 
ventania, luz, calor e afeto. Afeto que teve que renascer para reerguer outras mulheres, 
que também precisam ser sol. 

Eu sou Nilza Rogéria e esse é o “Mulher de favela”.

NILZA ROGÉRIA 

Solange Revorêdo, nascida em Caxias e criada em Nova Iguaçu, mãe de dois 
filhos, após vivenciar uma situação de violência que quase tirou sua vida, decidiu 
transformar sua dor em uma rede de apoio para outras mulheres. Desde então, Solange 
se dedica a essa missão, fundando o Instituto GRAM, Grupo de Apoio à Mulher, em 
2010, enquanto trabalha como agente de saúde comunitária na Ilha do Governador, 
no território do Bugui Ugui. Em um contexto de poucas referências e apoio, ela en-
controu nas redes sociais uma maneira de criar um espaço seguro, onde mulheres em 
situações de vulnerabilidade pudessem encontrar informação e ajuda. 

SOLANGE 

Naquela época, eu estava saindo do Orkut, entrando para o Facebook, e não tinha 
página de referência de nada. Comecei, eu mesma, vivenciando a situação. Comecei 
a conhecer o centro integrado de atendimento à mulher, o centro de referência espe-
cializada de atendimento à mulher. Eu falei assim, “se isso está servindo para mim, 
pode servir também para outras pessoas”. 

Eu vou criar essa página, porque se existisse essa página, eu não teria peregrinado 
tanto. Mas, ao mesmo tempo, também é para mim, porque fui hoje ali, no centro de 
referência Simone de Beauvoir, e se amanhã eu precisar voltar, sei onde vou buscar o 
endereço. E aí fui colhendo informações e colocando ali. 

SOLANGE

Acolhimento nunca passou pela minha cabeça.  Até porque eu estava necessi-
tando do acolhimento. E ali começou o primeiro pedido de ajuda, e aí ferrou. “O que 
vou fazer agora?” Mas, ao mesmo tempo, não posso deixar de acolher essa mulher que 
está precisando de ajuda. Estando na situação dela, o que eu poderia fazer?

NILZA ROGÉRIA 

Foi em busca de apoio que Solange conheceu o Centro de Referência Simone de 
Beauvoir, o que a inspirou a estudar sobre a filósofa e a compartilhar essas referên-
cias em sua página, inicialmente criada apenas para difundir informações. E nesse 
momento, sem planejar, Solange começou a receber pedidos de ajuda através de suas 
redes sociais. Mesmo em meio à sua própria jornada de cura, decidiu acolher a primei-



97

ra mulher que procurou apoio. Assim, nasceu uma rede entre mulheres de diferentes 
regiões, do Rio de Janeiro ao Ceará, Rio Grande do Sul e Brasília. 

SOLANGE 

A gente sempre fala que existem estágios de fortalecimento.  Eu já tinha, na-
quela situação, saído da situação de violência, mas ainda estava me fortalecendo. 
Eu já poderia acolher uma pessoa que estava em situação de violência. Pela minha 
experiência de vida. 

Falei assim, “vai ligar para o 190, vai na DEAM (Delegacia de Atendimento à 
Mulher), vai no Centro Integral de Atendimento à Mulher, vai onde tiver”. Ia passan-
do, naquela época, na rede que tinha, que ainda era um pouco limitada, mas a gente 
ia conseguindo fortalecer as outras mulheres com essa mínima, ínfima informação 
que a gente tinha, mas já ajudava. E começamos em cinco. 

Aí criamos o grupo no Facebook. Depois que foi criado o WhatsApp, nós migra-
mos para o WhatsApp. Depois de criar o Instagram, a gente fez a página no Instagram. 
Apareceram também não só pedidos de ajuda, mas pessoas querendo se voluntariar. 

NILZA ROGÉRIA 

No Dia da Mulher de 2024, Solange esteve no Santuário de Maria Navalha, 
na Lapa, onde falou sobre o fortalecimento das mulheres por meio de suas próprias 
experiências. Em um momento de grande emoção, ela compartilhou como sua fé e 
sua religião afrodescendente foram fundamentais para sua sobrevivência e resistên-
cia. Para Solange, o acolhimento a outras mulheres não é apenas uma missão, mas 
uma expressão da força que ela encontrou dentro de si mesma, especialmente após 
sobreviver a uma tentativa de feminicídio. Ao ajudar outras mulheres, ela sente que 
se fortalece ainda mais, percebendo a potência dessa conexão. 

SOLANGE 

Então eu, particularmente, que sou de religião afrodescendente, as Iabás, as en-
tidades, elas são umas potências que eu não consigo imaginar na Terra. E aí, quando 
eu me vejo sobreviver numa tentativa de feminicídio, acolhendo outras mulheres, eu 
sinto essa força dentro de mim. 

Hoje o meu choro é um choro de contentamento, de felicidade, de transbor-
da. A minha fé. E assim... Diferente, eu vou parar dentro de um território hostil, 
em cima do morro, e sou escolhida para trabalhar no lugar mais vulnerável, mais 
perigoso do mundo. 



98

E se eu disser que nada disso está ligado, seria muita  ignorância da minha parte 
não conseguir enxergar o sagrado na minha vida. Eu consigo enxergar a todo momento. 

NILZA ROGÉRIA 

Quando fala sobre a violência contra a mulher, Solange ressalta que vai muito além 
da agressão física e que muitas mulheres não conseguem perceber isso. Ela também 
compartilha que passou 15 anos em um relacionamento abusivo, onde a violência que 
sofreu só foi reconhecida mais tarde, com a tentativa de feminicídio. Na época, sequer 
existia a lei que hoje classifica o feminicídio, e para ela, isso foi uma violência dentro 
da própria justiça, pois não houve reconhecimento da gravidade do que ela passou.

SOLANGE 

E sobre o reconhecimento das violências, isso é muito interessante, porque eu 
começo a roda de conversa perguntando, numa sala cheia de mulheres, quem já sofreu 
violência? E elas... Nenhuma levantou a mão. E daí eu começo... Seu pai desejou você 
como mulher? Não. Seu parto foi um parto de fórceps? Alguém passou por violência 
obstétrica? Dentro da escola você sofreu bullying pela sua condição de cor e de cabe-
lo? E dentro do ônibus alguém já recebeu alguma encoxada? Seu primo já passou a 
mão em você? E assim eu começo a desconstruir toda essa questão de... Você sofreu 
violência? Todo mundo já acha que é um soco na cara, né? E ali começa a roda de 
conversa, e a gente começa a descobrir histórias assim. Dentro do próprio grupo do 
GRAM, que a gente tem, no momento, 100 mulheres on-line em todo o país, a gente 
vê mulheres que entram muito, muito abaladas, porque estão arrebentadas, às vezes 
com um soco no olho, sem um dente, tudo. 

E aquele momento para ela é um momento de explosão. A gente tem que ficar 
ali, tipo... A regra do grupo é que quem entrar tem que falar até esgotar o que tem que 
colocar. E a gente percebe que aquela mulher que tomou um soco no olho, se a gente 
tiver mais um pouquinho de empatia e ouvir mais um pouquinho, aquela mulher so-
freu abuso na infância, passou por várias situações de violência antes de receber esse 
soco no olho. Até a gente fazê-la entender que tudo aquilo que ela viveu também era 
violência, uma forma diferente de violência. 

NILZA ROGÉRIA 

Durante a pandemia, Solange acompanhou o caso de uma senhora casada há 
45 anos e que, após sofrer uma tentativa de feminicídio do marido, passou a ser 
ameaçada pelo filho. Solange descreve como, mesmo diante de todas as dificul-
dades, a mulher foi recebida de forma desrespeitosa na delegacia. O investigador 
minimizou a situação, tratando como se a violência psicológica não fosse de fato 



99

uma violência e desmerecendo sua denúncia. A medida protetiva foi finalmente 
garantida tanto contra o marido quanto contra o filho. Hoje, a mulher está bem, 
graças ao apoio que recebeu, mas Solange reflete sobre como, sem o fortalecimento 
necessário, muitas mulheres desistem de seus direitos e até da própria vida, diante 
da violência institucional. 

SOLANGE 

Muita coisa me chamou atenção na pandemia, mas eu nunca tinha visto a pan-
demia como uma arma para atingir a outra pessoa. Peguei um caso de uma vítima de 
violência em que o marido era negacionista e fazia a mulher... Trazia todo dia homens 
para dentro da casa dela para ver se em algum momento ela pegava Covid. Eu nunca 
tinha visto essa forma de... Essa arma de violência contra a mulher. 

Eu nunca tinha visto aquilo. E ela falava que ele criava várias formas de ela se 
expor à doença. Meu Deus, como é que pode? A gente acha que já viu e ouviu de tudo 
e, infelizmente, não. 

NILZA ROGÉRIA 

O feminicídio não tem uma forma única, não há uma maneira clara de se pro-
teger dentro de um relacionamento. Solange entende que, muitas vezes, a vítima é 
uma mulher que jamais imaginaria que sua vida está em risco. O parceiro calmo, 
aquele com quem compartilha o dia a dia, pode se transformar, de repente, em uma 
ameaça mortal. 

Para ela, a verdadeira prevenção começa com a atenção aos sinais, com a per-
cepção de que algo não está bem. Quando isso acontece, ela acredita que a melhor 
opção é sair, sem tentar “consertar” o relacionamento, como muitas vezes tentam fazer. 

SOLANGE 

A gente não sabe, tanto que já morreram juízas, delegadas, advogadas, CEO, 
enfim. Acho que a forma de a gente se prevenir é a gente ter esse olhar. Independen-
temente de ser as guias, de fato, é a prevenção.

Nunca deixar chegar lá. Se você percebeu que não está legal logo no início, pula 
fora. Não tenta consertar relacionamento. Eu fui para encontros de casais, fui para te-
rapia. Fui para terapia sozinha, para fazer encontros de terapia de casal. Então, a gente 
chega num ponto que a gente tem essa mania de querer resolver as coisas sozinha e 
achar que dá conta de tudo. 

Tu encontrou aquele cara com aquele bigodão, aquele pochetão, aquele jeito. 
Não, mas comigo vai ser diferente, porque eu sou a boazuda. Eu vou mudar tudo nele. 



100

Não vai mudar. Se você começar tentando mudar o outro, já está dado o erro. 
Pode não chegar ao feminicídio, mas vai dar ruim em algum momento. 

NILZA ROGÉRIA 

Além de tudo o que enfrentou, Solange teve que lidar com o desafio de ser mãe 
de dois filhos. Quando ela sai da situação de violência, e seus filhos são encaminhados 
ao Centro de Referência Simone Beauvoir para um acolhimento psicológico. Desde 
cedo, eles passaram a compreender os tipos de violência e a identificar o que era certo 
e errado, o que deveria e o que não deveria ser feito. 

SOLANGE 

A gente também tem que ter esse olhar para a desconstrução do machismo entre 
as mulheres. Principalmente nós, que somos mães. Dentro do grupo, do GRAM, a 
gente também tem esse olhar. É uma desconstrução diária, constante. E a gente não 
pode deixar de enxergar e combater isso também. 

A gente nunca viveu um matriarcado. Então a gente também não pode cobrar 
que a mulher seja, eu sou a descoladona! Isso não vai acontecer tão cedo, mas a gente 
está lutando para que isso aconteça. 

Estamos aqui, né?

NILZA ROGÉRIA 

Ter coragem não significa não ter medo, ainda mais onde não se tem escolha. 

SOLANGE 

Coragem eu acho uma palavra muito forte. No meu caso, posso dizer pela minha 
experiência, não é coragem. É falta de opção mesmo. 

Porque depois de 15 anos dentro do relacionamento abusivo, tendo dependência 
emocional, você vai buscar uma zona de conforto naquele caos. 

E vai querer se manter naquele caos. Só que eu cheguei num ponto, ou eu 
saia ou eu morria. 

Porque fiquei desacordada 4 horas, tive que fazer uma tomografia computado-
rizada. Eu poderia ter ficado com sequelas. Se não tivesse rompido, poderia ter tido 
uma morte espontânea. 

Então agradeço a hemorragia que eu tive. Que foi sangue de oiá me lavando, que 
aí eu me refiz. E não morri. 



101

E depois que eu olhei para trás, não, eu tenho que sair, senão eu vou morrer. 
E que espaço, que vida que estou dando para os meus filhos presenciando isso. Então 
não é uma opção eu ficar mais. 

Não é questão de coragem, é falta de opção mesmo. A gente tem que olhar e ver 
que ficar não é uma opção. É só isso. 

NILZA ROGÉRIA 

Solange sempre contou com uma rede de apoio sólida ao seu redor. Sua família 
a encorajava, dizendo que estaria ali para ela quando quisesse sair daquela situação. 
Além do apoio familiar, também recebeu ajuda de amigos, como sua amiga Francisca. 
Solange foi mãe de leite do filho de Francisca, e em momentos difíceis, Francisca se 
deslocava de São Gonçalo até a Ilha do Governador para levar salgadinhos, garantindo 
a merenda dos filhos de Solange para o mês inteiro.

SOLANGE 

Vocês não têm noção como foi importante. Não me faltou nada, sabe? Eu con-
segui a ajuda da família, dos amigos, eu tive muito... Isso eu tenho que agradecer, 
porque fico hoje... Por isso que dou tanta importância no GRAM para quem não tem 
essa rede de apoio. Por isso que eu faço de tudo para fazer que o GRAM seja essa rede 
que eu tive. Eu tive uma rede de apoio muito boa. 

NILZA ROGÉRIA 

Apesar de ter uma rede de apoio, é normal também se sentir sozinha. A solidão 
às vezes preenche um ambiente cheio de gente. Mas solange sempre conseguiu não 
deixar esse sentimento dominá-la. 

Na verdade, ela tira forças desse sentimento para acolher outras mulheres. 

SOLANGE 

Eu acho que eu me sentiria bem-realizada tendo uma casa de acolhimento para 
essas mulheres. Onde tivesse capacitação, um espaço para as crianças delas. Porque, 
como eu tive meus dois filhos, sei o quanto é importante você sair de uma situação 
de violência com um filho de oito anos e outro de quatro, um em cada mão, sabe? 
A gente não pode ignorar, entendeu? Às vezes quer levar um pet, que é importante 
para a família, e não pode. 

Entrar num lugar onde você não tem um prazo para sair, entendeu? Esperar o 
tempo daquela mulher se fortalecer. Isso é muito importante. Tanto que no GRAM, 
a gente cadastra, acolhe e direciona. Não tem esse fluxo. 



102

Seria, a gente cadastra, acolhe e fica. Fica lá. Usa como formação contínua de in-
formação, usa para troca de experiência, usa para grupo reflexivo.E usa também para 
sair da situação de violência. Mas eu nunca vou falar, “vai embora”, tá entendendo? 
Em nenhuma situação. Não consigo. 

Para mim, o coletivo só cresce. 

NILZA ROGÉRIA 

Nós, como sociedade, temos que aprender a julgar menos e o Estado tem que 
se engajar em capacitar a sociedade para lidar com todos os tipos de violência que as 
mulheres sofrem. 

SOLANGE 

Como é que ninguém vê? Ninguém enxerga que ela está passando por aquela 
situação. A gente tem que ter um olhar mais acolhedor, mais profissional, se eu for 
dentro das áreas. Não dá para você passar batido por uma mulher. 

Ela tem que estar mesmo com o olho arrebentado para você enxergar que ela está 
em uma situação de violência. Será que é necessário? Onde é que a gente está falhando? 
O que a gente tem que fazer para que isso melhore? Essa questão fica muito na cabeça 
de cada profissional que está trabalhando e está acolhendo essa mulher. E fica essa 
aí essa pergunta na cabeça, essa provocação  na cabeça das autoridades policiais, dos 
professores, dos profissionais de saúde, enfim. 

SOLANGE 

Se fosse visto como pandemia, como surto, será que as mulheres vítimas de vio-
lência contra a mulher teriam outro olhar? Fica mais uma vez essa pergunta. Se fosse 
ovid, as mulheres que morrem por dia, vítimas de feminicídio, a política seria a mes-
ma? Então, mais uma vez fica essa pergunta. O que está acontecendo? Por que existe 
esse silenciamento? Por que não é olhado da forma e da importância que deveria ser? 
Qual representatividade a gente está tendo, politicamente falando, para não ter esse 
olhar? Então, a gente tem que rever muita coisa. Mas eu tenho muita

fé nas potências da mulherada que está chegando ali. Para mudar isso. Mary 
Brioli, Erika Hilton, Mônica Francisco, Mônica Benício. 

SOLANGE 

Porque tem gente que tem tanta opção de mulher potente. Eu acredito que o fu-
turo está nas mulheres, sim. Porque elas têm um olhar empático, elas têm a vivência, 
elas têm a experiência desse olhar da política pública voltada para a gente mesmo. 



103

Não vou esperar isso de um homem. Ppode até acontecer, mas a probabilidade de você 
acertar seria votando em uma mulher. 

NILZA ROGÉRIA 

Para Solange, mesmo com tudo o que passou, o futuro das mulheres melhora 
através das mulheres. E é assim que mudaremos esse cenário de violência que mui-
tas vezes vem do próprio estado quando não se tem capacitação e sensibilidade para 
acolher as vítimas. O GRAM é esse espaço de acolhimento, a Solange é esse espaço 
de acolhimento. 

O fogo é calor e luz que precisa queimar para existir, entrar em combustão. 

E dessa vez afirmo, o sol é feito de fogo que queima e renasce a cada segundo, 
assim como a Solange e todas as mulheres vítimas de violência que ela acolhe.









ROTEIRO 
EP. MÁRCIA GREICE

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

MÁRCIA

Nosso futuro é crescer e impactar dentro da comunidade, porque sou a única 
lá e sempre falo para ele que eu não posso ser a única que abra um projeto. Eu falo 
para as lideranças que tem dentro da comunidade. Essa quadra aqui fica vazia. Enche 
essa quadra aqui de projeto, entendeu? Eu dou uma força quando a associação vem 
conversar comigo. Se você foi conhecer meu trabalho lá, que eu não sabia,  realmente 
tu é verdadeira.

MÁRCIA

Só quero melhoria. Mudança, transformação, porque vida é tudo, e vidas im-
portam. Para mim, vidas importam, o ser humano importa.

NILZA ROGÉRIA

Essa é Márcia Greice, uma mulher que sempre encontrou força no cuidado com 
o outro. No complexo do fogueteiro, próximo à região central do Rio de Janeiro, ela 
se tornou referência para quem precisa de orientação, suporte e direitos. Foi através 
da escuta e da vontade de fazer a diferença que nasceu o comitê Márcia Greice, um 
espaço onde a solidariedade se transforma em ação.



108

Eu sou Nilza Rogéria, e convido você a conhecer a história de uma mulher que 
faz da ajuda ao próximo sua maior missão.

Esse é um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”.

NILZA ROGÉRIA

Márcia Greice Brito Santo nasceu em Belém do Pará e teve uma infância marcada 
por mudanças. Entre o norte e o sudeste, sua vida foi uma constante reconstrução. 
A maior mudança aconteceu nos anos 90. Com a perda dos pais e sem recursos, ela 
precisou encontrar um novo começo. Foi assim que chegou ao complexo do fogueteiro, 
no Rio Comprido, Rio de Janeiro. Com os quatro filhos pequenos, ela encontrou na 
assistência social um suporte para superar as dificuldades.

MÁRCIA

Depois que perdi meus pais, passei por muita dificuldade. Eu já estava amasiada 
com pai dos meus filhos, então comecei a me apegar com assistência social. Foi quando 
me cadastrei com assistente social para eles me acompanharem por causa dos meus 
filhos, que eram pequenininhos. Passei por eles, e fiquei de olhos abertos, assim, abri 
meus olhos, e falei  “que coisa maravilhosa”. Eu não falava não. Só pensava, não saia 
nada da minha boca, mas eu pensava “gente que roda de conversa maravilhosa no 
serviço social do município”. Eu fiquei apaixonada do atendimento que elas me davam, 
do acompanhamento com os meus filhos, e passei a morar com muita dificuldade. 
Quando eu perdi tudo, perdi muita coisa na minha vida e fui morar na comunidade. 
Eu não tinha experiência nenhuma de comunidade. Eu tinha até medo. Não impac-
to. Eu tive medo. Mas depois  fui sendo muito bem atendida pela assistência social, 
aí aquele medo foi passando e eu disse: “o dia que eu sair dessa situação, vou fazer o 
mesmo serviço”. Como eu precisei, muitos estão aqui, estão precisando, e tinha vizinho 
meu lá também. Tinha vizinho com crianças especiais, e eu passei esses momentos. 
Também meus filhos especiais.

NILZA ROGÉRIA

O comitê Márcia Greice nasceu em 1996, dentro da varanda de sua casa, ainda 
sem telhado, mas já com uma missão clara: acolher quem precisava. Márcia começou 
como explicadora voluntária, reunindo crianças para ajudá-las nos estudos. Mas foi 
além. Sem dinheiro e com muita determinação, ela se aproximou da assistência social 
para aprender mais sobre como ajudar. Assim passou a atender quem estava na mesma 
situação que um dia ela enfrentou.



109

MÁRCIA

Eu vivi muito dentro de um hospital, também, com as dificuldades. Aí eu falei, 
vou planejar direitinho, mas tudo aqui, não escrevia nada, tudo aqui. Quando tiver 
minha primeira oportunidade, vou fazer uma instituição sem dinheiro nenhum. Era 
só isso, não precisa saber um projeto, né? Sem um projeto, comecei dentro de casa, 
na varanda. Não tinha nem telhado. Botava o sofá na varanda, aí quando chovia, a 
gente entrava todo mundo. Comecei a reunir as crianças. Fui explicadora primeiro. 
Explicadora do ensino fundamental, voluntariamente. E deixar as crianças na mi-
nha... no barraquinho dentro da comunidade. Um barraquinho, um pedaço de terra. 
No qual a gente foi patrocinada. Aconteceu. Comecei a conversar com as assistentes 
sociais. Eu queria aprender aquele serviço, ser uma profissional. Elas conversaram 
comigo, foram na minha casa visitar,  falaram “você pode fazer com toda a sua liber-
dade”. Aí eu falei “mas não tenho que fazer um exame?” “Não, você começa pelo seu 
amor, que você tem.”

NILZA ROGÉRIA

E não parou por aí. Através do projeto, doou terrenos que tinha para que outras 
famílias pudessem ter um lugar para chamar de lar. Do barraco ao tijolinho, da casa 
simples à dignidade. Até hoje, ela acompanha cada pessoa que ajudou, provando que 
a solidariedade pode transformar vidas.

MÁRCIA

Não sabia nem por onde começar. Aí eu comecei a atender pessoas que tinham 
passado a mesma situação que eu passei. Crianças, mães, violência doméstica, pessoas 
que não tinham casa, habitações. O que eu mais atendia era a dificuldade habitacio-
nal. Comecei a criar um projeto que eu doava os meus terrenos, os terrenos que eu 
tinha lá, oito terrenos dentro dessa comunidade. Comecei a doar para as famílias. 
Eu falei assim. O primeiro que eu ganhei, eu vou dar. Começava a fazer uma triagem 
entre elas para ver a necessidade de ter um lar para suas crianças. Então eu dei meus 
terrenos para essas famílias, para construírem um barraquinho. Daqui a pouco um 
barraquinho, o tijolinho, e do tijolinho, uma casa. Eu acompanho até hoje, eu vou 
no lar delas. Pergunto como que elas estão. E a gente ajuda de outras formas. É isso.

NILZA ROGÉRIA

Além da questão da moradia, Márcia percebeu que a fome era uma urgência. 
Com o que ganhava, comprava cestas básicas e levava as famílias ao mercado para es-
colherem o que realmente precisavam. Sem se dar conta, sua casa se tornou um ponto 
de apoio para muitas pessoas. Com o tempo, a solidariedade se ampliou: veio a doação 



110

de roupas, materiais escolares e até a montagem de lares para quem não tinha nada. 
Márcia já chegou a doar os próprios móveis para garantir dignidade a quem precisava.

MÁRCIA

Primeiro foi habitação. Depois, a necessidade que vi era alimentação, a cesta 
básica. O que eu comecei a fazer quando comecei me profissionalizar. Eu tenho vá-
rias profissões. Comecei fazer vários cursos.  técnicos. Então eu comecei a fazer esses 
trabalhinhos, para poder ter uma renda para ajudar as famílias. Comecei a comprar 
cesta básica com o meu dinheiro. Só que eu não sabia que existia um lugar grande que 
vendia, com muitas quantidades. Como não tinha carro, falei “vou no mercado mais 
próximo”. Eu fazia isso. Ia no mercado mais próximo, levava a família que tava na-
quela extrema necessidade. Pegava o meu dinheirinho e “escolhe o que você precisar”.

MÁRCIA

Atendendo não só a comunidade onde resido, mas os moradores de outras comu-
nidades passaram a indicar que eu ajudava. Para você ver, dentro da minha casa ainda, 
hein. E dentro do meu lado, foi crescendo em vez de ficar na área. Foi para a sala, foi 
ter cozinha, né? Já foi ter outra varanda da lavanderia. E assim a gente começou a se 
alimentar. Daqui a pouco, a gente começou a doação de roupa. Comecei a pedir roupa, 
que eu via que as necessidades básicas também. Campanha de agasalho, campanha 
de calçados... Escolar, né, caderno, essas coisas todas. Mochila. Daqui a pouco veio 
outra necessidade. Era montar casa, mobiliar a casa da pessoa. Eu não tinha nada. 
Doei tudo que tinha dentro da minha casa, o sofá, a cama, o armário, falei “pra que 
que eu preciso de tudo isso?”. Eu ainda era sozinha com mais criança pequena e meus 
filhos. Meus filhos sempre entenderam.

NILZA ROGÉRIA

Em meio a tantas lutas, Márcia precisou pausar sua missão. Um câncer de colo do 
útero a afastou, mas não a derrubou. Após se recuperar, voltou ainda mais determinada 
e ampliou a atuação para a saúde. Ela firmou parcerias, trouxe rodas de conversa para a 
comunidade e passou a orientar mulheres sobre prevenção, diagnóstico e autocuidado.

MÁRCIA

Na área da saúde, começamos a expandir porque eu fui uma pessoa que teve 
câncer no colo do útero. Fale assim, “vou começar a atender as meninas com essa 
situação, mas não só as que tiveram”. Para se prevenirem, fazer o autoconhecimento. 
Comecei a dar também essa roda de conversa com a comunidade na área da saúde e 
a prevenção com camisinha. 



111

MÁRCIA

Eu fazia dentro da minha casa. Fui morar no kitnet nos fundos da minha casa 
e o comitê era na frente. Não tinha horário, eu atendia todos os horários. Teve um 
dia, 11 da noite, meia-noite, uma da manhã. Até que eu caí doente. Tratei, fechei um 
pouquinho e retornei. Mas quando retornei já tava com parcerias. Com Ação da Ci-
dadania, uma com a PUC também. Com a Cedaps. Aí já fiz da prevenção da saúde. 
Comecei a ter mais conhecimento na área, hoje somos da área da saúde. P passei a 
entrar nas parcerias. Uma conhecida, um amigo de um amigo, me indicava. Falei “Opa, 
beleza, vou conhecer a roda de conversa”. Gostava e fazia parceria e trazia para dentro 
da minha comunidade sem patrocínio nenhum, simplesmente voluntariamente, e o 
que eles poderiam me ajudar para levar para dentro da nossa comunidade atender 
as famílias. Eu abraçava e falava assim, “eu não quero nada para mim. Eu quero para 
dentro da minha comunidade”.

NILZA ROGÉRIA

O compromisso com a saúde se fortaleceu, e hoje ela faz parte do Fórum de 
Tuberculose. Como conselheira do Sistema Único de Saúde, o SUS, ela segue lutan-
do pelo direito ao atendimento digno e gratuito. MÁRCIA se especializa, participa 
de seminários e continua fazendo o que sempre fez: ajuda sem pedir nada em troca. 
Para ela, a solidariedade se compartilha. Ao longo de sua jornada, pessoas queridas 
cruzaram seu caminho e somaram forças à sua missão.

MÁRCIA

Conselho da saúde, meu amigo aqui administrador me indicou para ser uma 
conselheira. Estamos lá na saúde pelo SUS. Somos voluntários, né? Trabalhamos 
voluntariamente. Fiscal. Porque somos um conselho, participa como do Fórum da 
Tuberculose. Para especializar faço vários seminários. Começamos a especializar 
para poder atender melhor as demandas. Eu gosto de falar, as mãezinha dizia aqui 
na comunidade, só tem a senhora com essa ONG, que é o comitê, não tem na nossa 
comunidade nenhum outro comitê. Todo mundo perguntava se eu cobrava alguma 
coisa pelo que eu fazia, eu falei “não, eu ganho de graça. Eu tô de graça”. Falava para 
eles: “o que eu recebi, eu tô dando para vocês. É para vocês”. “Mas você não cobra 
uma porcentagem nem para pagar os voluntários?” “Não, os voluntários almoçam 
comigo.” Comem comigo aqui na minha casa, que eu como, eles comem comigo, né? 
E o que eu tenho, dou a passagem para eles. Era assim, eles aceitavam. E eu falava: “Se 
eu ganhar uns 10 reais, uns 20 reais, a gente divide 5 para cada um.” Desses empregos 
sempre foi assim.



112

NILZA ROGÉRIA

Além das pessoas, instituições religiosas também marcaram a caminhada de 
Márcia. Por 12 anos, ela atuou como voluntária na Assembleia de Deus do Rio Com-
prido, onde ajudou a fundar a igreja dentro da comunidade para atender as famílias 
locais. Depois, passou para Universal do Reino de Deus no Catumbi, onde atuou por 
18 anos coordenando projetos sociais voltados para doações e cidadania. Hoje, ainda 
contribui com projetos religiosos, mas sem assumir a coordenação, dedicando-se 
inteiramente à sua missão na comunidade.

MÁRCIA

Eu fui para uma instituição religiosa e lá eles gostaram do meu trabalho. Lá eu 
fui uma fundadora, coordenadora geral de projeto dentro de uma religião que é muito 
conceituada, grande, nacional, internacional. E aí eu fui coordenadora geral para en-
sinar o que eu fazia dentro do meu comitê, ensinando para eles também progredirem, 
e eu fui por muitos anos, 18 anos sendo coordenadora geral voluntária, entendeu? 
Ajudando outros voluntários. Um coordenador líder de projeto também atende as 
famílias carentes e vulneráveis socialmente. Então até hoje, graças a Deus, até hoje 
funciona, mas sempre vou lá. Uma chegadinha,  para ver como é que estão pegando 
os elogios e os negativos também. Depois foi os agendamentos de documentação, que 
foi de extrema importância. As pessoas não sabiam o que era título de eleitor, não 
tinham conhecimento de que era obrigatório. Muita gente não tinha uma identidade 
nova, um CPF, todo enrolado, uma carteira de trabalho... Não tinha como atualizar 
tudo isso. Fui olhando nos sites, comecei vasculhar o Google, o que ele podia me 
ajudar,  porque não tinha alguém do meu lado que pudesse me dar essas orientações, 
então fui vasculhar no Google. 

MÁRCIA

A quadra grande que fica no alto da comunidade, a gente fazia nossos projetos 
sociais e as nossas ações sociais também. A religião, a igreja, é uma instituição. Ela 
sempre me chama para ir ajudar. Sou manicure, lá eu pinto a unha dos idosos e das 
crianças. E agendamento. Porque hoje a gente tem aqui porque a equipe botava os 
agendamentos também.

NILZA ROGÉRIA

Márcia sempre teve um olhar atento para a situação das pessoas em situação de 
rua. No início, levava alimentos e roupas, mas, com o tempo, a ajuda foi além: ela se 
aproximava, conversava e procurava soluções para que pudessem reconstruir suas 
vidas. Uma de suas principais ações foi encaminhar pessoas para clínicas de reabi-
litação em Realengo, garantindo que recebessem apoio e acompanhamento. Com o 



113

apoio de amigos, organizava vaquinhas para passagens de trem e ajudava no contato 
com as famílias. Também orientava sobre direitos, documentação e programas sociais, 
como o loas e o minha casa minha vida, para que pudessem retomar a dignidade. 

MÁRCIA

O creas porque eu comecei a alimentar moradores de situação de rua com 
quentinha, e levava a roupa. Eu sentava com eles, almoçava e sentava, e conversando, 
porque elas diziam “meu irmão foi para a rua, a senhora tem como achar?”. Falei: 
“Meu filho, eu rodo tudo, se eu procurar, eu tiro foto, a gente vai buscar.” Comecei a 
procurar pessoas que tinham casa de recuperação para ajudar nessa situação de rua. 
Seja quem for, um pastor, padre, espírita, eu fui atrás, participei dessas rodas e con-
segui levar vários moradores de situação de rua para essas casas de recuperação que 
eu nunca tinha visto. Mas fui lá, visitei as casas, de trem, pegava uns 10 moradores 
de rua, “vamos almoçar”, Aí almoçava, levava para a instituição, almoçava, outra 
instituição da igreja dava banho neles, cortava os cabelos, mudava a roupas e a gente 
levava dentro do trem.

MÁRCIA

Tudo eu era chamada. Eu dizia “gente, como vou ajudar”. Tinha gente que vinha 
para o Rio de Janeiro procurar o primeiro emprego ou então querer uma vida dife-
rente, e ia para rua, a gente encontrava. Essas pessoas aí que a gente fazia, eu e mais 
dois amigos, pegava o cartão de crédito, comprava passagem para isso. Porque eu ia 
em certos lugares do governo, não tinha mais essas vagas, não tinha mais esse projeto, 
aí a gente fazia uma vaquinha, comprava passagem, levava na rodoviária. Pegava um 
contato, endereço da família. Deixava dentro do ônibus. O ônibus não saía, a gente 
também não saía dali para ver se eles iam embarcar, e colocava, e eles até hoje dizem 
“eu tô bem. Tô trabalhando. A minha família me aceitou de volta, graças a Deus e à 
senhora”. Falei: “não, graças a Deus e à equipe, porque nós somos uma equipe”. Eu não 
trabalho sozinha, né? A gente não faz sozinha. Posso até ter começado sozinha, mas 
a gente hoje cresceu bastante, e a gente não faz mais nada sozinho.

Passou outro esse projeto, só que a gente não fez esse projeto, a gente pega e ajuda. 
A gente não escreveu essa ajuda. Levou o Avante, mas se aparece uma situação dessa, 
a gente faz a vaquinha e ajuda.O que mais transforma lá é a parte da documentação. 
Que eles precisavam ser um cidadão.

NILZA ROGÉRIA

Márcia sempre acreditou no poder do coletivo. Para ela, a luta não é individual. 
É na troca, na escuta e na união que a transformação acontece. Sua atuação junto à 



114

Defensoria Pública foi fundamental para garantir direitos e orientação a quem pre-
cisava. Mais do que uma líder, ela se vê como parte de uma rede que aprende junto, 
cresce junto e age junto. Seu chamado é claro: quem tem amor no coração tem o poder 
de fazer a diferença.

MÁRCIA

Eu falo que tenho com a Defensoria Pública, eu estudei com a Defensoria Pública 
para dar assistência não como um defensor, mas como ajudador do território, para 
levar para Defensoria Pública resolver esse problema deles. Advogados.

MÁRCIA

“Eu queria ter a força que você tinha.” Você tem, não, você tem a força, levanta e 
vai, segue assim que eu falo para ele, eu não sou líder sozinha. Nós aprendemos com 
vocês. Se eu sou hoje, eu sou porque aprendi com vocês, a ouvir vocês e transformar 
a vida de vocês.

MÁRCIA

Olha para dentro de você. O que você tem de importante, o que você tem dentro 
do seu coração, se você tem amor, você tem a capacidade de ajudar o próximo. Faça 
parte desse comitê, ajuda a gente a ajudar o próximo, principalmente os que estão 
em situação de vulnerabilidade. Venha, ajude naquilo que você puder. Nós não exi-
gimos quantidade, só exigimos uma lealdade. Se você quer ser um voluntário, venha 
e participe. Se você quer ser um estagiário, venha e participe. Se você quiser ser um 
doador, venha e doa, mas doa com amor. O amor que é o princípio de todas as coisas.

NILZA ROGÉRIA

Márcia é uma mulher que sempre esteve na luta pelo próximo, acreditando que 
a transformação começa com a ajuda coletiva. Seu trabalho foi marcado pela dedi-
cação a levar soluções para os que mais precisam, sempre se dispondo a ensinar e a 
compartilhar o conhecimento que adquiriu ao longo dos anos. Sua luta é um exemplo 
de solidariedade e compromisso.

Eu sou Nilza Rogéria.

Este foi mais um capítulo de “Mulher de favela”. Até a próxima.







ROTEIRO 
EP. TÂNIA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

TÂNIA

Trabalho em comunidade é bom. É sofrido, porque a gente quer fazer tudo, quer 
ajudar todo mundo, e não consegue, a gente não tem braço pra isso. A gente não tem 
recurso, não tem projeto, porque a prefeitura, a prefeitura do Rio, tem vários proje-
tos para as lideranças, para as comunidades. Mas o município de Mesquita não tem. 

TÂNIA

O que me incentiva mesmo é poder ajudar. Poder fazer o bem sem olhar a quem. 
E eu acho assim... Se eu tenho condições de fazer isso, de lutar pra isso, eu chego na 
prefeitura, meto o pé na porta do prefeito, xingo ele, tudo quanto é nome, mando pra 
qualquer lugar. 

NILZA ROGÉRIA 

Essa é Tânia Alexandre da Silva, uma mulher que dedica a vida às causas sociais 
e à luta pela dignidade dos moradores de Mesquita, município da Baixada Fluminen-
se do Rio de Janeiro. Entre desafios e conquistas, ela se tornou uma verdadeira líder 
comunitária. Eu sou Nilza Rogeria e, a partir de agora, convido você a conhecer a 
história de Tânia. 

Esse é mais um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”.



118

TÂNIA

Eu nasci no Lins de Vasconcelos e, depois de 26 anos, depois da primeira gravi-
dez, com a minha filha com um ano, me mudei para a Maré. Da Maré, eu ganhei essa 
casa e fui morar em Edson Passos, Mesquita, Cosmorama.

NILZA ROGÉRIA 

A história de Tânia começa no Lins de Vasconcelos, mas sua vocação para liderar 
ganhou força quando ela chegou em Edson Passos, no município de Mesquita. Uma 
região marcada pela ausência de políticas públicas e repleta de desafios.

TÂNIA

E eu comecei quando fui morar lá. Foi uma remoção de vários locais, vários 
bairros da Pavuna, de Nilópolis, da beira do rio. Onde tinha a beira do rio, tinha en-
chente, enchia as casas, as pessoas fechavam tudo. 

Quando cheguei lá, tinha muitos jovens. Muita doença venérea. Eles pegavam 
doença venérea, gonorreia, sífilis. 

NILZA ROGÉRIA 

No cenário que encontrou em Edson Passos, o que mais chamou a atenção de 
Tânia foi o quanto as questões de saúde pública eram negligenciadas pelo Estado. 
Ela percebeu principalmente a falta de acesso à educação sobre doenças sexualmente 
transmissíveis, que afetavam os jovens da região.

TÂNIA

Tem meu vizinho, que morava do lado, que era um pai de santo, e pegava bezetacil 
assim e tacava. Eu ficava olhando aquilo e falava, “mas, Alfredo, não pode fazer isso, 
porque você só vai estacionar a doença. Mas a doença continua. Você está autome-
dicando eles. Toda vez que eles pegam uma doença venérea, eles vêm aqui, você taca 
uma bezetacil neles”. “Não é bom?” “Espera aí, vou me aprofundar nesse assunto.” Aí 
comecei a entrar nas redes, pesquisar as coisas.

TÂNIA

 Montei um núcleo de prevenção de camisinha, que até hoje o pessoal, quando 
quer camisinha, não põe a camisinha de dia, de tarde. Dá três horas da manhã, quatro 
horas da manhã, jogam pedrinha na janela para pedir camisinha. Às vezes estão em 
uma situação que eles querem, vai lá na dona da camisinha. Aí eu tenho que acordar, 
acordo com aquela pedra na janela, vou lá, “a camisinha, tia”. Eu vou lá, levo a cami-
sinha para eles.



119

NILZA ROGÉRIA 

O compromisso de Tânia com a saúde da comunidade não tem limites. Ela não 
apenas distribui preservativos, mas também está disponível a qualquer hora do dia – 
ou da noite – para atender aqueles que precisam. Seu trabalho reflete uma dedicação 
genuína, que busca garantir que as pessoas tenham os recursos necessários para se 
prevenir e cuidar da própria saúde.

TÂNIA

Primeiro, montamos uma associação de morador. Mas aí, como tinha muito 
homem, os homens queriam mandar nas mulheres, não queriam que a gente fizesse 
nada, só queriam mandar a gente fazer. Eu falei assim, “isso não está certo, não. Não 
vou ser comandada por homem, não.” Sentando com as mulheres lá na minha casa, 
nós fizemos uma roda de conversa. Queremos montar uma associação. Uma falou 
assim, “Tânia, por que você não monta uma associação de mulheres?”. Eu respondi: 
“Ué, e tem isso?” Ela falou assim, “tem. Vamos montar”.  Assim surgiu a AMEPA, 
associação de mulheres de Edson Passos, AMEPA. 

NILZA ROGÉRIA 

O impacto da AMEPA vai muito além de distribuir preservativos ou educar so-
bre saúde. Atualmente, a instituição é uma rede de suporte e acolhimento, que atende 
desde crianças até idosos, e substitui a associação de moradores. 

TÂNIA

Ali, eu abordo tudo, porque ali, como a associação não existe mais, a associação 
de moradores, ficou tudo nas costas da associação de mulheres. Eu ajudo crianças, 
adolescentes, idosos, que tem muito na comunidade. A gente aborda tudo. Existe 
educação alimentar, entendeu? Eu faço parte, sou conselheira do banco de alimento. 
Faço roda, palestra não, a gente faz a roda de conversa com as mulheres e a gente 
faz palestra assim, roda de conversa das mulheres. Eu dou uma camisinha, ensino 
as mulheres a botar a camisinha com a boca, incentivo a usar gel, explico a elas 
como é que se usa, para que o gel serve. “Meu amor, você não é casada?” “Ah, mas 
meu marido não me trai, você sabe disso.” “Vamos conversar aqui.” Aí, eu boto um 
videozinho curto, que eu tenho vários lá, de um marido infiel que passou a doença 
para a esposa. Falei assim, “médico casado, a mulher só, a mulher crente que era 
absoluta, ela pegou uma doença venérea e foi descobrir de quem pegou, de quem? 
Então, meu amor, você pode confiar, você dorme com o olho aberto ou fechado. 
Então, vou ensinar vocês a usar.” 



120

NILZA ROGÉRIA 

Mais do que presidente de uma associação, Tânia é um alicerce em sua comu-
nidade. Mesmo sem formação superior, ela se transformou em um ponto de apoio 
essencial para mulheres que vivenciam a violência doméstica e outras vulnerabilidades, 
oferecendo não apenas ajuda prática, mas também acolhimento emocional.

TÂNIA

Eu sou presidente de uma instituição, não sou advogada, não sou assistente 
social, mas a gente passa a ser isso, porque lá chega a pessoa agredida pelo marido, a 
gente tem que dar um suporte. 

NILZA ROGÉRIA 

Quando a pandemia de Covid-19 chegou em 2020, Tânia se viu diante de um 
dilema que desafiou sua liderança.

TÂNIA

Durante a pandemia, eu relutei muito para me medicar. Aí, numa reunião, 

TÂNIA

estava lá o pessoal da Fiocruz,(conversou comigo, “Tânia, vamos raciocinar, você 
é uma liderança comunitária, como é que você quer passar para a tua comunidade 
para pedir para se medicarem, tomar vacina, se você mesma não tomou?” Aquilo ficou 
na minha cabeça, “você tem razão”.

NILZA ROGÉRIA 

A Covid-19, que tirou a vida de milhões de pessoas em todo o mundo, trouxe 
não apenas crises de saúde, mas também o desafio de enfrentar a desinformação e o 
medo. Com sua influência como líder comunitária, Tânia compreendeu a responsabi-
lidade que tinha em incentivar a vacinação, tornando-se um exemplo e promovendo 
campanhas em seu território.

TÂNIA

Eu fiz uma campanha lá dentro com a vigilância em saúde, que o coordenador 
da vigilância em saúde, o Silvio, ele é coordenador de tuberculose e HIV. Em parceria 
com ele, ele levava a equipe lá para vacinar as pessoas. “Não precisa nem você sair 
daqui para ir na clínica. Vocês não querem ir lá na clínica tomar? Eu trago aqui.” 
A gente botava na comunidade, na praça, botava para vacinar todo mundo. Até as 
crianças iam vacinar. 



121

NILZA ROGÉRIA 

Tânia sempre reconheceu o poder transformador das crianças.  Elas são mensa-
geiras do que aprendem, levando informações e influenciando pais e familiares. Inves-
tir nelas é uma forma de plantar sementes para um futuro melhor e mais consciente.

TÂNIA

Se você trabalhar bem na comunidade, trabalhar com as crianças, são o melhor 
porta-voz. Porque eles vão lá conversar com o pai. O melhor parceiro que a gente tem 
na comunidade são as crianças. 

TÂNIA

E eu acho assim... Se eu tenho condições de fazer isso, de lutar pra isso, eu chego 
na prefeitura,  meto o pé na porta do prefeito, xingo ele, tudo quanto é nome, man-
do pra qualquer lugar. Aí os assessores dele falam assim, “essa mulher é louca”. Aí o 
prefeito, “não, deixa ela. Porque ela está falando a verdade”. 

NILZA ROGÉRIA 

A paixão de Tânia pela comunidade é tão grande que ela não mede palavras ou 
ações para garantir os direitos das pessoas. 

TÂNIA

A Tânia é uma pessoa meiga, curiosa, emotiva e amiga. Eu sou muita amiga de 
todas. Eu sou essa pessoa assim, simples.  Se eu levo você pra minha casa, eu vou te 
dar comida, vou te dar almoço, eu faço aquela festa pra você lá. 

TÂNIA

E eu faço tudo. Eu vou para a cozinha, faço. Tenho o prazer de fazer. Deu certo, 
foi a Tânia que fez. Deu errado, não vou fazer isso. De convidar as pessoas para poder 
participar. Essa é a Tânia. Boba, amiga, bocão, fala muito palavrão. Se eu não falar 
um palavrão, não é a Tânia.

NILZA ROGÉRIA 

Com sagacidade e respostas na ponta da língua, Tânia não deixa problemas sem 
solução. Seu senso de humor, combinado com a força de vontade, faz dela uma líder 
capaz de enfrentar qualquer situação com coragem e criatividade. Em Mesquita, a 
atuação de líderes comunitárias como Tânia complementa e potencializa os esforços 
governamentais, preenchendo lacunas e atendendo diretamente às necessidades lo-
cais. A dedicação dela para proporcionar saúde, educação e assistência aos moradores 



122

demonstra como o trabalho comunitário é essencial para o fortalecimento do tecido 
social e para a melhoria da qualidade de vida da população.

TÂNIA

Essa mulher tem resposta pra tudo. É assim, meu amor. 

NILZA ROGÉRIA 

Este foi mais um capítulo de “Mulher de favela”. Até a próxima.







ROTEIRO 
EP. NAYARA ALELUIA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

NAYARA

Enquanto moradores das favelas, de bairros assim, a gente busca formas internas 
de olhar para o lado e ver que a gente consegue, em união,  fazer algo para a favela.

NAYARA

A gente sabe das mesmas dificuldades, das mesmas formas, e cada um tem uma 
forma de atuar.  Nem sempre é política, nem sempre é militando, mas cada um da sua 
forma. Usa a estratégia para poder ajudar o próximo, quem está do lado. 

NILZA ROGÉRIA

Essa é Nayara Aleluia, uma liderança que transforma vidas no Vidigal e na Ro-
cinha, por meio da atuação como conselheira tutelar e do projeto Vidiga na Social. 
Atuação que não é apenas um trabalho, é uma melodia que toca vidas e fortalece a 
identidade das comunidades.

Eu sou Nilza Rogéria, e convido você a conhecer a história dessa mulher que une 
cultura e luta em sua trajetória.

Esse é um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”.



126

NILZA ROGÉRIA

Nascida e criada no Vidigal, Nayara Alves de Aleluia viveu uma infância tran-
quila e feliz, apesar do acesso ao lazer limitado. Mas foi na juventude que os desafios 
mais duros começaram a aparecer. Nos anos 2000, o Vidigal enfrentava uma onda de 
violência intensa, e essa realidade marcou sua adolescência, tornando-se um período 
de grandes restrições e perdas. Essa experiência a despertou para o valor da cidadania 
e do trabalho social, alimentando o sonho de ser assistente social e transformar vidas 
na favela que sempre chamou de lar.

NAYARA

Ao morar numa favela é um pouco complicado ter acesso a algum espaço de 
lazer, então, foi com esse pensamento que comecei a entender e querer ser assistente 
social.  Quando criança, eu só tinha essa opção. Minha mãe sempre perguntava, “mas 
se não der certo, o que você quer ser?”. Não tinha outra opção. Acho que isso mudou 
minha trajetória e até hoje.

NILZA ROGÉRIA

Outro fator que contribuiu para o caminho de Nayara na assistência social foi a 
base familiar. Seu pai se dedicava à luta por melhores condições para a comunidade 
e mostrou à filha o poder da organização coletiva, o que inspirou Nayara a buscar 
contribuir para o território em que vive.

NAYARA

Meu pai sempre foi um ser político. Sempre foi envolvido em questões. Ele tra-
balhava na Cedae. Que agora é  Aguas do Rio. Ele sempre foi envolvido com a questão 
da água, que a gente sabe que dentro da favela é um item muito precário. Então, ele 
sempre foi indo com sindicatos, foi presidente da sessão da associação de moradores. 
Eu já cresci nesse meio, acho que foi isso também que me mandou poder contribuir 
um pouco pelo território onde eu moro.

NILZA ROGÉRIA

Em 2012, Nayara fundou o Vidiga na Social, um coletivo que começou organi-
zando festas em datas comemorativas, como dia das crianças e natal. Em 2019, após 
uma forte chuva que mobilizou a comunidade, o projeto ganhou um novo propósito: 
promover atividades permanentes. Foi então que nasceu a oficina de percussão, de-
dicada ao samba, uma iniciativa única no Vidigal. Hoje, o projeto também oferece 
aulas de cidadania e discussões sobre temas atuais, fortalecendo a identidade e as 
habilidades dos participantes.



127

NAYARA

Com isso, a gente teve uma visibilidade muito boa, e a gente pensou em fazer 
uma atividade, uma ação que fugisse de festa. A gente estava passando por uma ques-
tão muito séria no território para a gente pensar em fazer festa de natal. Pensamos 
em alguma atividade que fosse, assim, permanente, que fosse contribuir. E aí, lá no 
Vidigal, não tinha nenhuma ONG que trabalhasse com cultura. Não, cultura tem, 
né, que tem o teatro Nós do Morro. Mas que trabalhasse com samba. Então, a gente 
viu que era uma atividade atípica do local, e o meu marido, que é gestor do projeto, 
também tinha esse interesse. A gente foi, eu escrevi o projeto, colocamos a oficina de 
percussão, e está aí até hoje.

NAYARA

A oficina de percussão tem aula prática e teórica, mas eu pensei que não dá para 
a gente colocar só aulas práticas e conteúdos de samba. Tem alguns assuntos trans-
versais que passam pela vida deles, adolescentes  principalmente. Achei importante 
da gente trazer cidadania, então é esse espaço para a gente falar de temas diversos, 
de sexualidade, saúde, agora teve a eleição. A gente falou de democracia, porque eu 
acho que são temas que fogem da questão do samba,  mas é para vida. Então a gente 
quer também construir.  Ter adolescentes que consigam dialogar com outros temas.

NILZA ROGÉRIA

Dois mil e dezenove também foi um ano decisivo para Nayara. Prestes a se for-
mar em serviço social, ela se candidatou ao conselho tutelar, para a área que abrange 
a Rocinha e o Vidigal. Nesse novo papel, a luta pela proteção de crianças e jovens 
em situação de vulnerabilidade, ela reforça a trajetória de liderança e compromisso 
com a comunidade.

NAYARA

 Em 2019 a gente sofreu com uma grande chuva. E aí a gente fez um movimento 
muito grande através do Vidiga na Social para captar recursos, cesta básica, colchões, 
enfim. No meio dessa turbulência toda, um ex-conselheiro foi até o local e falou 
comigo, “está aberto o edital para ser conselheira, a gente está com poucas pessoas 
aqui no Vidigal para se candidatar, você tem interesse?”, Eu fui ler o edital e vi que, 
como falei, não precisa ser assistente social, mas acaba aparecendo pouco. Eu estava 
acabando de me formar, não sabia ainda o que ia fazer, e acabei me candidatando. Eu 
não esperava que fosse ganhar, porque para ser conselheira precisa passar por uma 
votação e eu não tinha um público para votar, porque são os cinco mais votados que 
entram. Mas aí fui, consegui.



128

NILZA ROGÉRIA

Nayara une duas frentes de atuação que se complementam: o projeto Vidiga na 
Social e a sua atuação como conselheira tutelar. No projeto, a arte e a cultura se tor-
nam ferramentas para tirar jovens do tempo ocioso e ajudá-los a enxergar no samba 
uma possibilidade de profissão. Já como conselheira, Nayara utiliza sua formação para 
identificar demandas e articular redes de apoio, contribuindo para soluções concretas 
nas comunidades.

NAYARA

 E são duas frentes que acabam se intercalando. São praticamente o mesmo pú-
blico, com as mesmas demandas, as mesmas situações de vulnerabilidade. Eu acredito 
que, através da arte, da cultura, que é no projeto de percussão, a gente consegue, além 
de estar ofertando um espaço de aprendizagem, e tirando o tempo ocioso, de tentar 
colocar eles numa profissão de futuros juristas. Então, a gente consegue fazer isso 
através do projeto. A gente tem alunos que já desfilam em escolas grandes, Manguei-
ra, São Clemente, Rocinha, e estão trilhando pelo caminho de ritmistas. Então, acho 
que o impacto é esse, deles conseguirem enxergar no samba uma forma de trabalho. 
A gente chega numa certa idade que as opções de lazer acabam sendo preenchidas 
por questões laborativas, e acabam unindo os dois. Eles estão lá praticando no espaço 
do lazer, sim, mas pensando também numa profissão. Já no conselho, , não precisa 
ser assistente social para ser conselheira, mas acho que acaba sendo um diferencial, 
quando a gente consegue enxergar as ausências e as demandas do usuário. A gente 
tenta trabalhar em rede para conseguir articular algum bem de serviço que chegue 
para o conselho. Nem sempre a gente consegue, mas a gente tenta.

NILZA ROGÉRIA

No Vidiga na Social, Nayara enfrenta desafios como a falta de recursos e a evasão 
escolar, principalmente de estudantes a partir dos 16 anos, quando estes começam 
a entrar no mercado de trabalho como jovens aprendizes. Já no conselho tutelar, 
muitas vezes ela enfrenta situações em que não é possível resolver imediatamente os 
problemas, mas sempre busca alternativas e apoio para tentar mudar a realidade das 
crianças que atende.

NAYARA

Trabalhar no conselho é uma caixa de surpresa. Cada dia você vai achando, 
“pronto, eu vou ser tranquila”, e  chega um problema para você resolver. E muitas das 
vezes é essa a questão, a gente não consegue resolver. A gente leva isso para casa e toma 
para si como se fosse uma responsabilidade nossa, não é.  O conselho só encaminha 



129

para os órgãos para poder resolver o problema. Muitas vezes não resolve, e volta para 
a gente maior do que chegou.

NAYARA

Eu estava iniciando como conselheira, não sabia ainda como era exercer no dia 
a dia, e aí logo veio a pandemia. A gente teve que parar e ficar em casa. Então eu aten-
dia de casa, que não é a mesma coisa quando a gente volta para a atuação .presencial. 
A gente percebe que teve um momento de muita violência doméstica. Pai com a crian-
ça em casa, não aguentava, aí bate, enfim. Chega no conselho o que não tinha antes, 
mas depois da pandemia teve o aumento. Isso foi o grande desafio nosso também, 
de entender o que era uma agressão.? A parte de pai e mãe, ou não, e também mais 
uma vez a questão escolar, que todo mundo fica em casa sem escola. No outro ano o 
número de procura é enorme e não tem vaga para todo mundo.

NILZA ROGÉRIA

A jornada de Nayara é extensa e desafiadora. Além de trabalhar no conselho 
tutelar e no seu projeto, ela também se dedica ao mestrado na Universidade Federal do 
Rio de Janeiro, a UFRJ. Sua pesquisa une a paixão pelo rap, em especial os Racionais 
MC’s, e a formação em assistência social. Ao estudar as letras de rap, Nayara percebeu 
como elas refletem as questões sociais com as quais lida no dia a dia. Para ela, o rap 
é mais do que um gênero musical: é um movimento cultural que resiste e politiza, 
sendo essencial para ampliar a representação negra na academia.

NAYARA

Eu sempre fui fã de rap nacional, e aí, analisando as letras de rap, percebi que era 
o objeto de trabalho do assistente social, as expressões da questão social. Eu trouxe 
para o meu TCC, para a minha dissertação de mestrado. E aí eu tive certeza mesmo 
que dá para unir o que eu gosto como estilo musical e a profissão, mas colocar o rap 
para além disso, de um estilo musical. É mais como um movimento cultural de re-
sistência, politizado. E aí vou levando para a vida, unindo os dois.  Ah, foi rápido!

NILZA ROGÉRIA

Não é uma jornada fácil, principalmente a luta dos estudantes negros. Nayara 
concilia o mestrado na UFRJ com o trabalho, enfrentando desafios como a falta de 
referenciais teóricos negros e a exclusão de temas como o rap. Ela acredita que a aca-
demia precisa romper com a visão eurocêntrica e incorporar mais saberes da realidade 
das favelas e da juventude negra.



130

NAYARA

A gente acha que nunca vai ser nosso, que não dá. Porque a academia é muito 
elitista, a gente sabe disso. Até nas públicas, né? Eu sou da UFRJ. Eu vejo o quanto é 
a briga de alunos negros naquele espaço. E se eles têm um objeto, que é o rap, que dá 
para furar essa bolha e conseguir entrar na academia. 

NAYARA

 Mas eu tenho tantos obstáculos que impedem isso, que a gente acaba pa-
rando no meio do caminho, porque a gente tem que trabalhar, que a gente tem 
que... Tem que trabalhar,  então não dá para ficar esperando. Mas eu acho que... 
É difícil, não estou aqui vendendo ilusão, não. As curiosidades vão surgir. Muitas, 
até da gente mesmo acreditar que a gente consegue. Mas é isso, quando a gente 
conseguir colocar os nossos lá dentro, acho que muda tudo, muda até a forma de 
enxergar as favelas, a juventude, o negro, e também de mudar... Estou até mudan-
do o assunto, mas eu fico muito... Não chateada, mas pensativa, na academia, que 
tem tantos referenciais teóricos negros que a gente poderia utilizar, que não pode 
porque é fechado, sabe? Eles querem só aqueles ali... Ah, questão social, fulano, 
gente, estou cansada de usar fulano, não vou amassar, ou não? Eu vou procurar 
outro, mas existe, e agora? Surgiu agora, não, foi desde a década de 80. Então, 
essas barreiras que limitam a gente.

NILZA ROGÉRIA

Nayara sempre teve um olhar atento para o Vidigal, seu território, onde cons-
truiu relações e identidade. Para ela, a busca por conhecimento não é individual, mas 
coletiva, voltada para as famílias da comunidade. Desde a graduação, ela pensou em 
atuar nesse território. O rap a transformou, pois antes de entender o posicionamento 
político do movimento na academia, ela já o vivenciava como mulher negra e periférica.

NAYARA

Eu busco sempre um olhar mais atento para o meu território, que foi onde 
consegui construir as minhas relações sociais, minha identidade. Tudo o que penso 
hoje foi dentro do Vidigal. Então, assim, nada mais. Acho justo também a gente ter 
um olhar mais aguçado e um trabalho voltado para esse território, para as famílias 
que estão ali, porque as famílias que estão ali são...  É a minha também que está lá 
inserida, eu estou ali dentro. Na verdade, são meus pais, né? Então é isso, eu busco 
na minha vida um conhecimento profissional, mas sempre buscando uma atuação 
coletiva. Um resultado que seja coletivo, não para mim. Então, tudo na graduação, 
quando eu pensei em me formar, foi pensando também em atuar no território, e agora 
no mestrado também, pensando em algum projeto que possa envolver o rap dentro 



131

desse território, para a juventude ali inserida. E é isso, eu estou sempre pensando nos 
meus. É, eu transformo, né? Acho que me transformou. Eu acho que é escutar rap... 
Porque eu entrei para a academia, estudar aquele posicionamento político, crítico, mas 
muito antes eu já escutava rap nacional, já sabia o barato louco que é ser mulher ne-
gra, periférica, quando alguns espaços, todas as dificuldades que é passar... eu aprendi 
escutando rap, não foi dentro da academia.

NILZA ROGÉRIA

Nayara é uma mulher que, mesmo diante dos desafios, nunca desiste. Sua dedica-
ção e olhar crítico para as favelas do Vidigal e da Rocinha, no Rio de Janeiro, a levam 
a buscar um futuro melhor. Seja no conselho tutelar, na academia ou na comunidade, 
onde se conecta com as famílias e jovens, sempre visando um impacto coletivo. Com 
sua fé, o rap e o samba como ferramentas de transformação, Nayara prova que a cul-
tura preta periférica é uma força potente de resistência e conquistas. 

Eu sou Nilza Rogéria.

Este foi mais um capítulo de “Mulher de favela”. Até a próxima









ROTEIRO 
EP. ANA LEILA 

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

ANA LEILA

Eu tenho a dizer o que sempre falo... menos preconceito, menos estigma. En-
quanto tiver políticas públicas de verdade, nós teremos uma comunidade saudável. 
Basta vontade política. 

ANA LEILA

Um recado que deixo aqui como sociedade civil, àquelas lideranças que estão 
nascendo agora, que sejam verdadeiras e que de fato façam seu trabalho, não façam 
um trabalho de factóides, e também não usem a comunidade como uma escada para 
subir na vida. Eu acho que se você fizer de fato um trabalho adequado, a sua comu-
nidade sobe um degrau e você sobe junto com a sua comunidade. Então, juntos nós 
podemos fazer as políticas públicas acontecer. 

NILZA ROGÉRIA 

Ana Leila Gonçalves, figura marcante na defesa das políticas públicas, nasceu no 
Rio de Janeiro no dia seis de dezembro de mil novecentos e cinquenta. Mulher negra 
e da periferia, carrega consigo uma história de muitas batalhas cotidianas, vivendo a 
vida como um bom exemplo de resistência e paixão por sua comunidade. 



136

Eu sou Nilza Rogéria, e a partir de agora, convido você a conhecer a trajetória 
dessa líder. De uma infância marcada por grandes desafios à atuação incansável pela 
saúde e direitos de sua comunidade, ana leila ensina que a mobilização pode mudar 
vidas e que a verdadeira liderança vem da coragem e da empatia. 

Este é mais um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”. 

NILZA ROGÉRIA 

Nascida em um contexto de muitas mudanças e desafios, Ana Leila cresceu entre 
diferentes cidades e realidades. A busca constante por um lugar mais adequado para 
tratar sua saúde, quando pequena, levou ao contato precoce com figuras políticas que 
trouxeram visões cruciais para a sua formação. 

ANA LEILA

Eu fui criada com políticos. A minha avó veio de Portugal, era africana, foi 
agarrada no laço, veio com uma família de portugueses para Minas, a fazenda em 
Minas... e a família morreu deixando um único filho que foi criado pela minha avó. 
Donana foi um nome muito conhecido em Minas. Fazenda Donana. Tem até um livro 
sobre a questão da minha avó. Quando eu nasci, aqui no Rio de Janeiro, por motivo 
de alergia, eu tinha bronquite alérgica... Minha mãe teve que ver qual o melhor lugar 
para mim. Fomos para Minas. De Minas, São Paulo e lá ela foi trabalhar na casa do 
deputado Adhemar de Barros, na Avenida Angélica. Ele foi meu padrinho. Fui criada 
ali com políticos e eles me ensinavam muitas coisas. Ele falava: “O que você acha que 
eu tenho que fazer?” Aí, sabe, nessa eu conversava... 

NILZA ROGÉRIA 

Crescer cercada por pessoas como Adhemar de Barros, um dos políticos mais 
influentes em São Paulo, que foi inclusive governador do estado durante as décadas 
de 1940 e 1960, proporcionou a Ana Leila uma educação política que futuramente lhe 
daria a capacidade de perceber as desigualdades ao seu redor. 

Contudo, sua vida tomou rumos inesperados quando, ainda muito jovem, perdeu 
a mãe e acabou tendo que morar nas ruas, onde enfrentou uma situação de extrema 
vulnerabilidade. Mas foi nesse período que outra figura marcante apareceu em sua vida.

ANA LEILA

Eu já morei na rua, já pedi esmola... Eu sei qual é a dificuldade das pessoas. 
Eu perdi minha mãe, minha tia nos pegou, doou um para cada família, e eu, ela não 
achou família, então ela me abandonou. Eu fui viver na rua. A sorte foi conhecer a 
Maria Thereza Matarazzo, uma pessoa que me ajudou muito. Quando eu fui para a 



137

casa dela, não fui para trabalhar de empregada. Fui para ser mascote dela, onde ela 
ia me levava. Então eu aprendi muito quando me conheci como gente. Fiquei grande, 
arrumei namorado. Esse meu namorado tinha condições financeiras. Aí eu voltei a 
ter uma vida, um patamar maior. Tive minhas duas filhas, mas depois descobri uma 
coisa que me afetou muito. Então eu o abandonei e fugi para o Rio de Janeiro. 

ANA LEILA

Eu tive altos e baixos. Sei o que é bandido, sei o que é tráfico, sei o que é a vida 
boa e a vida ruim. Não virei prostituta, não virei traficante nem ladrona, porque isso 
não era o que eu queria para mim. Trabalhei de empregada doméstica. Depois fiz 
vários cursos de capacitação, fui implantista internacional, fazia até cabelo das ar-
tistas na Globo. Hoje em dia eu passo o curso dentro da minha comunidade para as 
mulheres, que é o empreendedorismo. Para elas aprenderem como ganhar o dinheiro 
delas. Então é isso. Tudo do meu dinheiro. 

NILZA ROGÉRIA 

Todas as experiências conturbadas na trajetória de Ana Leila foram fundamen-
tais para moldar seu propósito de vida. Cada dificuldade enfrentada transformou-se 
em combustível para a dedicação que viria a ter como líder comunitária. Esse olhar 
humano e sensível é o principal guia de seu trabalho.

ANA LEILA

Isso, ajudar as pessoas, é por aquilo que eu já passei. Fome, sede, sem casa, sem 
nada. Então eu gosto de ajudar as pessoas, assim como eu fui ajudada, quero ajudar os 
outros, mas você tem que entender. Procurar saber a vulnerabilidade daquela pessoa, 
o porquê que ela está ali, que isso ninguém faz... 

NILZA ROGÉRIA 

Foi em 1993 que Ana Leila iniciou sua trajetória como liderança comunitária, 
ao se engajar no movimento dos sem-teto. Dedicada à luta por moradia digna, sua 
atuação não se restringiu ao bairro de Jacutinga, em mesquita. Mesmo morando lá, 
ela passou a atuar também nos municípios vizinhos.

Nesse período, ana leila liderou ocupações de terras ociosas, proporcionando 
abrigo a centenas de famílias em situação de vulnerabilidade na Baixada Fluminen-
se, no Rio de Janeiro. Para além de só ocupar os terrenos, ela passou a lutar também 
pela regularização fundiária, buscando garantir a segurança jurídica necessária para 
consolidar as conquistas das comunidades. 



138

ANA LEILA

Eu era do Movimento dos Sem-Teto também. A gente via essas terras ociosas, 
a gente ocupava. Ocupei seis comunidades na época. A governadora era a Rosinha 
Matheus. Eu saía da Central, vinha a pé até Laranjeiras para pedir para o Fernando 
William, que na época era secretário de assistência social. Ele morreu de Covid no ano 
retrasado, era vereador, mas foi secretário dela. Abriu um processo de desapropriação. 
Foi quando a Rosinha decretou a desapropriação dessas áreas, três em Mesquita, duas 
em Nova Iguaçu e a Praça Seca. E aí era prazo para a construção. Sair do barraco de 
madeira para ir para alvenaria. 

NILZA ROGÉRIA 

A militância de Ana Leila chamou muita atenção e, com o tempo, ela ficou 
conhecida como “Índia da Jacutinga”, um apelido carinhoso que fazia referência às 
marcas de sua aparência imponente. Entretanto, a trajetória até conquistar todo esse 
reconhecimento não foi simples. Foi justamente por sentir na pele as dificuldades 
enfrentadas pela comunidade, como a perda de sua casa, que ela se viu motivada a 
intensificar a luta.

ANA LEILA

Eu fui despejada de uma casa porque não tinha dinheiro para pagar aluguel. 
Fui para assentamento, era umas das assentadas, mas para chegar lá, tive que pagar 
500 reais para as pessoas que estavam responsáveis. . Todo dia a polícia ia. Até que 
uma vez eles estavam proibidos de entrar no acampamento. Se entrassem, eu tenho 
os processos guardados, eles pagariam uma multa de 5 mil reais por dia.

Aí eles abandonaram todo mundo. Daí eu fiquei assim, “poxa... eu moro num 
barracão, se eu sair daqui, vou pra onde? Vou para a rua de novo?”. Fiz uma reunião 
com as 500 pessoas que estavam na frente e falei assim: “Se cada um juntar 50 centa-
vos, 1 real, vou correr atrás da desapropriação pra nós aqui. Ninguém vai ficar na rua.” 

Passei a frequentar os Centros de Direitos Humanos de Nova Iguaçu. Na época, 
era o padre Royano e comecei a fazer cursos de liderança, como tinha que ser. Aí vamos 
para o Estado... Comecei a perturbar a governadora na época, depois de, desde 1993, 
sofrer muitas represálias, muitas coisas. Em 1999, a gente começou a crescer, porque 
fiz muitos cursos de capacitação, de como se movimentar, como mexer. Outros as-
sentamentos se juntaram a mim, porque eu saía muito no jornal. Eu ia presa todo dia. 

O comandante coronel ligava para a governadora, a governadora falava: “Solta 
a Índia da Jacutinga que ela não pode ficar presa.” Essa é nossa liderança. Eu tinha 
toque de recolher a partir das seis, eu não podia ficar na rua, e tinha toque de recolher 



139

também de manhã. Eu só podia botar a cara pra fora do meu barraco a partir das dez. 
Se eu botasse antes, ia presa e depois das seis eu tinha que entrar. Se eu gostasse, ia 
morrer. Então essa era a vida de uma liderança. Mas eu sempre chorava num canto e 
pedia a Deus  ajuda para sair dessa. 

Foi quando comecei... Fui ficando forte, a governadora desapropriou a comuni-
dade que eu pedi, fez o trabalho dela direitinho. Tanto que quem fez o meu primeiro 
estatuto em 2003 foi a governadora Rosinha. Ela foi uma governadora que ensinou 
as lideranças como elas tinham que fazer, como os secretários dela tinham que agir 
conosco, que ela chamava atenção. E falava: “Toda vez que você vier aqui, um dos 
meus secretários tiver conversando com você, e você falando, e ele escrevendo, você 
tira o papel dele, porque ele não está escrevendo não, ele está desenhando, ele não 
está prestando atenção no que está falando.” Então ela nos ensinou muito como lide-
rança, não só eu como outras lideranças. Depois ela chamou o presidente do ITERJ, 
que na época era o Dr. Walter Elísio, e ele fez a documentação para a desapropriação 
dessas comunidades. 

Então, hoje em dia aquilo lá é nosso. É Globo, é rádio... Fala Baixada. Aí o Fala 
Baixada quis entrevistar porque diziam que eu estava vendendo uns terrenos. Fiz um 
convite para ele entrar na comunidade e perguntar para cada um se algum deles tinha 
me pagado alguma coisa. E assim aprontei... O Mauro, do Fala Baixada, como entrevis-
tador é muito arrogante, e eu encarei ele. Hoje é meu amigo. Ele pede até desculpa pelo 
que fez, então provei que não era nada disso, que eu não estava ganhando nada. Que 
o único dinheiro que a comunidade me dava era 1 real, 50 centavos, para mim poder 
vir para o Palácio Guanabara três vezes por semana. Eu ficava com o cafezinho e a 
água, sem comida, sem nada, até resolver os pepinos das comunidades. Mas consegui. 

NILZA ROGÉRIA 

Foram anos de repressão policial e ordens judiciais que tentavam limitar sua 
liberdade. Porém, era justamente nessas situações que Ana Leila buscava aprender 
mais sobre seus direitos e aplicar esses conhecimentos. Com os anos, ela construiu 
um legado de mobilizações históricas e articulações em defesa dos assentamentos. 

Uma das ações mais emblemáticas foi a ocupação do Palácio Guanabara, em 
2004. Determinada a pressionar o governo pela publicação da desapropriação de terras 
para beneficiar famílias da comunidade, ela reuniu mais de três mil pessoas em um 
ato cuidadosamente planejado de invasão à sede do governo estadual. 



140

ANA LEILA

Na época da Benedita, quando a Rosinha saiu para a campanha política, ela 
ficou. Fui eu. Tive apoio de todos os sindicatos: rodoviário, metroviário, bancário. 
Um mandou dois ônibus, outro mandou... sei lá. Tirei um pouco de cada comunidade 
e juntei. A gente parou o trânsito, o Palácio Guanabara. Botei mulheres, crianças na 
frente, deficiente, e eu no meio. Mas antes disso, nós chegamos seis horas da manhã 
em Laranjeiras, e eu botei dez pessoas no palácio com faixas dentro da camisa en-
rolada. Entraram como se fossem para a Secretaria de Assistência Social. Quando 
entraram, na época era aquele  telefone tijolão, ele pesava... “Já estamos aqui den-
tro: Pode começar!” Os ônibus pararam embaixo do viaduto do palácio, as pessoas 
foram descendo e fui arrumando todo mundo. Quando deu 20h, nós estouramos, 
paramos o trânsito, o palácio fechou. Quando deu sinal, era “Agora”. Todo mundo 
tirou a faixa da roupa, já estavam dentro do Palácio Guanabara. Tinha mais de dez 
advogados me acompanhando. Sabe, as pessoas falando comigo. Repórter qualquer 
coisa, “apoio dela”... Quando a Benedita pediu pelo amor de Deus, eu tinha que 
parar com aquilo, e tinha que conversar com a responsável, me botaram dentro 
do palácio, ela fechou a janela. Quando você passa pelo portão, tem a janela, tem o 
portão lateral onde entra os carros... As pessoas começaram a gritar:”Eu quero mi-
nha líder. Eu quero minha líder.” Aí ela: “Pelo amor de Deus, fala com eles ali.” Ela 
pegou o megafone: “Ela está bem, ninguém está fazendo nada com ela, não.” Ela me 
chamava e eu falava, fazia assim... Ela fez uma promessa na época, que ela também 
estava em campanha política. Disse que até às 18h de sexta-feira ela publicaria no 
Diário Oficial a desapropriação. 

Eu falei para ela: “Se até meia-noite não tiver publicado isso, volto de novo no 
palácio com mais de 10 mil pessoas para te tirar da cadeira onde você está.” Foi quando 
a Rosinha Matheus (governadora) entrou na parada de novo e falou: “Essa daí eu vou 
fazer.” A gente não apoiou a Benedita, a gente apoiou a Rosinha, e a Rosinha ganhou. 

Aí fez, você entendeu? É muita história. Mas a gente teve apoio dos sindicatos 
aqui embaixo. Na época o dono da rodoviária era o Bandeira, que foi deputado. Ele 
mandou cinco carros para a gente, todos os caminhões, ônibus, tinha água, tinha 
lanche, tinha todo suporte, então o movimento foi esse. A gente fez essa revolução. 

NILZA ROGÉRIA 

Determinada a ajudar sua comunidade em todos os sentidos, outra questão que 
também tornou-se um dos seus maiores propósitos foi a saúde. Embora centrada na 
luta por moradias dignas, ana leila logo percebeu que a precariedade das condições de 
vida de Jacutinga e arredores estava intimamente ligada a problemas de saúde graves, 
que passavam a atingir um número alarmante de moradores... A realidade da doença 



141

se impôs de forma dolorosa, especialmente quando pessoas próximas faleciam em 
questão de dias, sem diagnóstico adequado ou tratamento eficaz. Isso a levou a bus-
car soluções. E foi ao participar de um seminário do fórum de tuberculose, em 2003, 
que Ana Leila teve a certeza de que essa era justamente a doença grave que vinha 
afetando tantas pessoas.

ANA LEILA

Foi quando comecei a trabalhar na tuberculose, quando descobri que tudo isso 
era tuberculose. Enfim. Você num calor desses, 40 graus, porque lá é uma área aberta. 
Se aqui ta 40, lá está 50. Você mora numa casa feita de madeira coberta de lona preta...

ANA LEILA

Tinha a Maria do Carmo, ela faleceu, frequentava o Cedaps e a Ação da Cida-
dania.,Ela falava,  trabalhava no município como enfermeira: “Eu acompanho seu 
trabalho, estou achando muito bonito, vou passar a levar você nos lugares aonde 
eu frequento. Quer ir comigo?” Eu passei a ir com ela. Que era o Cedaps, a Ação da 
Cidadania. Passei a ir e ali fui aprendendo muita coisa. Ela ganhava as doações, di-
vidia comigo e foi indo, foi fluindo, fluindo, fluiu. Já comecei a debater tuberculose, 
HIV. Quando eu via as pessoas se modificarem, eu já chamava no particular. “Quer 
ir comigo fazer um exame? Assim e assim...” Aí as pessoas: “Por quê?” “Vamos fazer 
uma examezinho?” Então, quando dava positivo, a Maria do Carmo me chamava: 
“Deu positivo.” Eu chamava a pessoa para conversar. Eu via que elas não tinham o 
que comer. “Fulana, tomou remédio?” “Não.” “Por quê?” “Leila, dá muita convulsão 
no estômago e com o estômago vazio... Sei lá, parece ter um buraco no estômago.” 
Foi quando comecei a fazer a pesquisa da tuberculose. O motivo do abandono da tu-
berculose. O alto índice de mortalidade da tuberculose: fome, saneamento, moradia, 
meio ambiente, trabalho. Então aí que está. 

NILZA ROGÉRIA 

Em seu trabalho no combate à tuberculose, Ana Leila foi contemplada com um 
projeto do fundo global de combate à Aids, tuberculose e malária.

ANA LEILA

Eu ganhei um projeto do Fundo Global, o “DOT”. O contrato era de um ano. 
Continuei com essas pesquisas, trabalhando no município todo. Botei oito agentes, dois 
em cada bairro. Fazia um mapa, “essa semana vocês vão fazer a rua e tal…”. Quando 
uma desce, a outra sobe, uma do lado direito, a outra do lado esquerdo, nunca botava 
as duas para descer junto. Uma começa aqui, a outra começa lá, uma de cada lado. 
Eles vão batendo de porta em porta. 



142

Foi um projeto que me ajudou muito. Quando terminou, eu fiz um relatório. 
Automaticamente eles renovaram o contrato comigo. O projeto começou com 18 mil. 
No segundo contrato foi para 25 mil. Quando terminou um ano, eles renovaram au-
tomaticamente também, aí passou para 30 mil, e os outros dois anos foi 30 mil direto. 
Fiquei cinco anos nesse projeto. Foi quando vieram as pesquisas de 17 mil pessoas de 
busca ativa dentro da comunidade sobre a questão do abandono da tuberculose no 
município de Mesquita. Foi pela Fiocruz. 

NILZA ROGÉRIA 

Na busca constante por respostas sobre a alta taxa de mortalidade da doença, 
Ana Leila também se envolveu em um importante projeto de pesquisa da Fiocruz em 
parceria com a rede brasileira de pesquisas em tuberculose, conhecida como rede tb. 

ANA LEILA

Foi através da tuberculose que entrei na pesquisa “SIMPLES TB”. É um projeto 
de pesquisa da Fiocruz. E a Rede TB, que eu faço parte da rede de Comitê Nacional 
de Tuberculose... Eu quis entrar nesse grupo de pesquisa porque queria entender mais 
sobre a tuberculose.

NILZA ROGÉRIA 

Seu envolvimento não se limitou apenas a ações locais, destacando-se em dis-
cussões sobre a realidade da doença em níveis mais amplos. Em uma das reuniões 
na fiocruz, sobre tuberculose resistente, ela tomou a palavra e expôs a realidade que 
conhecia de perto.

ANA LEILA

Aí eles começaram a falar sobre a questão da tuberculose, a tuberculose resistente. 
“Porque é isso e aquilo...” E eu pedi a fala. Falei que não procedia o que eles estavam 
falando. Porque o abandono da tuberculose chegou até mim. Eu me emociono muito 
quando falo isso, que o alto índice de mortalidade no estado do Rio de Janeiro,  em 
primeiro lugar no ranking, para mim é inadmissível, e o meu município estava em 
terceiro. Era a fome. 

Aí todo mundo parou. Era a fome. Se eu não tenho o que comer, não vou tomar 
remédio. Se eu não tenho onde morar, não vou tomar remédio. Se eu moro na rua, 
eu vou numa clínica e não sou atendido por causa do preconceito, estigma, não vão 
me olhar porque estou fedida, não estou cheirando bem, ninguém vai me entender. 

Então é isso, preconceito, essas coisas. Aí começaram a olhar mais para mim. 
Toda vez que tinha reunião eu falava. A pesquisa que a doutora Margarete estava 



143

fazendo ia parar porque não tinha trabalho. Então eu abri a minha boca. “Doutora, 
se eu fosse a senhora, fazia uma reunião com os coordenadores da Baixada. A gente 
marca uma reunião e esses coordenadores vão falar para a senhora sobre a questão da 
tuberculose. Eles vão direcionar os paciente com tuberculose resistente para a pesquisa 
da senhora. Pode ser?” Ela falou assim: “É, então vamos.” O programa do estado se 
conscientizou. Nós fizemos uma reunião na UNIG, em Nova Iguaçu, chamando todos 
os coordenadores. Foi quando a pesquisa começou a ter uma alavancada. As pessoas 
passaram a me chamar para participar disso. 

NILZA ROGÉRIA 

O impacto de sua atuação foi tão grande, que Ana Leila ganhou visibilidade 
internacional, colocando o município de Mesquita no mapa da Organização das Na-
ções Unidas (ONU). 

ANA LEILA

Quando eu vejo, estou lá e fico assim, “ué, você. ajudou  o Brasil a ver que a tu-
berculose, sabe,  a nível nacional, chamou a atenção para um olhar mais direcionado 
para a tuberculose...”. Esse é o meu ver. O meu pensamento, porque ninguém estava 
nem aí para tuberculose até o ano retrasado. 

NILZA ROGÉRIA 

Foi durante todo esse contexto de transformação e engajamento pela saúde que, 
em 2003, ana leila fundou em Jacutinga sua própria ONG: o centro social fusão. Ao lon-
go dos anos, a ONG tem se tornado um pilar fundamental na Baixada Fluminense, 
atuando principalmente na prevenção de doenças como DST/Aids e tuberculose (tb), 
com ações educativas e de conscientização voltadas para jovens e adultos da região. 

Além disso, o centro social também se dedica a outros projetos de impacto, 
como o Carnaval da Saúde, o projeto Elos Johnson & Johnson (em parceria com a 
Prefeitura), e o projeto de esportes, que beneficia centenas de crianças da comunida-
de. Sem contar a distribuição de cestas básicas, garantindo que as necessidades mais 
urgentes dos moradores sejam atendidas. 

ANA LEILA

Por que Centro Social Fusão? O que era o Fusão? Fusão por quê? Eu virei para 
ela, falei assim: “Fusão engloba, funde, fecha parceria. Ele é uma fusão.” Aí ela: “aAh, 
então o nome vai ser Centro Social Fusão.” Porque ele engloba, ele busca parceria, ele 
funde, então o significado da fusão para mim é isso aí. 



144

NILZA ROGÉRIA 

A importância do Centro Social Fusão para a região é tão grande que, até no 
período da pandemia, em 2020, a ONG precisou suprir as necessidades que o próprio 
governo não conseguia atender.

ANA LEILA

Aí que começou a capenga, né? Várias pessoas desempregadas, passando fome, 
o prefeito dava a cesta básica para os vereadores, vereador dava para quem eles que-
riam. O Bolsa Família foi cortado com o desgoverno que estava e quem sustentou a 
comunidade foi nós. A gente pediu doações na Rede do Bem, na CUFA, na Ação da 
Cidadania, na LBV, todo mundo doava cesta. Eu consegui fazer por mês 1200, 1300 
cestas pra dar para as pessoas. Toda segunda-feira era uma fila daqui até lá embaixo 
de pessoas, para pegar a cesta básica. Ah, o dono da padaria Arte Pão mandava 100 
cestas... Aí o próprio governo ligava para mim para ver se eu tinha cesta para dar para 
uma família, porque o governo não estava nem aí. Mas quem bancou a pandemia de 
Covid fomos nós da sociedade civil. Aqui embaixo as lideranças tinham mais apoio do 
que nós na Baixada. Eu fiz um projeto, ganhei um recurso do projeto, comprei cesta 
básica, tá? E comecei a fazer curso de capacitação para as mulheres, que estavam de-
sempregadas, para poder ganhar dinheiro. Começou a sobrancelha, a época altíssima 
da coisa, essas tranças aqui... E foi assim, mas graças a Deus... Eu perdi trinta pessoas 
da comunidade com Covid, fora no município. Graças a Deus a gente superou. 

NILZA ROGÉRIA 

Apesar de tantas vitórias, ser mulher, líder, periférica e negra ainda traz desafios 
para além das demandas sociais. 

ANA LEILA

É complicado ser mulher, que mora numa favela periférica, negra. Quando você 
entende um pouco de política e mexe com as pessoas de alta patente. Você sofre um 
pouco de preconceito. Mas eu faço de conta que não estou ouvindo aquilo. Eu levanto 
a cabeça e falo “Eu sou mais eu, eu estou na minha posição”. Como é que eu posso 
falar o português claro? Eu tenho uma linguagem que eu falo: “Eu sou mais que esse 
bunda de chuchu aí.” Porque quem paga o salário dele sou eu. Porque eu pago meus 
impostos. Eu vou me empoderar e falar pra ele que quem está aqui sou eu. Não é uma 
qualquer, e é quando eu coloco ele no lugar dele. Mas se você for se ligar pelo precon-
ceito que a pessoa está falando ali... Você já viu um prefeito falar assim? “Através dos 
meus projetos vem muito incentivo financeiro para o município.” E um prefeito falar 
assim numa reunião: “Ela é um mal necessário.” Se eu sou um mal necessário, você é 
isso aqui: um bunda de chuchu. Aí ele: “O que é isso aí?” Isso aí é uma pessoa que só 



145

fica na cadeira, o espinho do chuchu, quando ele encrua, gruda, e você não consegue 
levantar daí porque é um prefeito de gabinete, então você é isso. Eu sou um mal ne-
cessário e você está se aproveitando do mal necessário, botando dinheiro no bolso, 
que é da população. E você é isso aí que nem Sazon dá jeito. É sem graça, sem gosto, 
sem sal, sem paladar. Tem que botar muito tempero para poder te engolir. 

NILZA ROGÉRIA 

Como tudo na vida, ter que lidar com a pressão constante de ser a solução para 
os problemas de todo mundo que lhe procura não é uma tarefa fácil.

ANA LEILA

Sabe quando você entra numa depressão? Já entrei em depressão. Aassim: “Poxa, 
todo mundo precisa de mim, todo mundo vai na minha porta pedir as coisas.” Eu 
acordo às cinco, às três, mas só saio da cama às cinco... e você tem que resolver. 
Ninguém pergunta se você tem dinheiro para ir lá fazer aquilo para ele. Se você tem 
alguma coisa para você comer dentro da sua casa. Eu dei terreno para todo mundo, 
ajudei todo mundo na construção, eu fiz massa, ajudei a levantar tijolo, pedi doação. 
Quando foi pra fazer a minha, eu não tive nada, ninguém me ajudou. Fulano faz 
isso aqui pra mim? “Faço, para você vou cobrar X.”. E aí eu fiquei “Ah tá”... paguei... 

ANA LEILA

Então tem que ser grossa, porque a hora que eu mais tive depressão eu não 
tive esse apoio. Sabe quem foi o meu apoio? Foi meu espelho. De eu olhar assim 
para o meu espelho: “Oi, você é bonita, você é linda, vai tomar um banho, vai ficar 
cheirosa, vai para a rua”, entendeu? Eu mesma tive que sair da depressão que eu 
estava porque, quando você faz um trabalho na comunidade, não espera muitas 
coisas devolutivas, não.

NILZA ROGÉRIA 

Mas nada disso a fez desistir. Pelo contrário, Ana Leila mantém a cabeça erguida 
e segue firme com o sonho de transformar vidas.

ANA LEILA

Meus poros é a comunidade, meu suor é a comunidade. Ana Leila não vive 
sem a comunidade, a comunidade não vive sem ela. E mesmo que eu me afaste, eles 
vão me buscar. 



146

NILZA ROGÉRIA 

Ana Leila Gonçalves é a alma pulsante de sua comunidade. É por meio de lide-
ranças como a dela que territórios florescem, mostrando que coragem, solidariedade e 
a defesa incansável por justiça social são capazes de transformar realidades e inspirar 
gerações a acreditarem em um futuro mais digno e humano.

Esse foi mais um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”.







ROTEIRO
EP. ANA PAULA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

ANA PAULA

Eu vi ele armado, e... Os meninos me falaram, olha lá, vem tua mãe ali, ele correu. 
Aí escondeu a arma, eu cheguei, bati na cara dele, ele pediu desculpa e falou mais. 
É matar ou morrer, infelizmente eu já estou envolvido.  

Aí... Não durou muito porque ele se envolveu com 21 anos... com 20 anos, e aos 
21 ele morreu.  

NILZA ROGÉRIA

Essa é Ana Paula, mulher, mãe e avó, que transforma vidas na comunidade do 
Fumacê, em realengo. Hoje, à frente da AMAAB, assistência a mulheres e amigos da 
água branca, ela dedica sua vida às crianças, mães e idosos da comunidade, levando 
esperança, educação e apoio. Eu sou Nilza Rogéria, e te convido a conhecer a história 
dessa mulher que transforma sua luta em força diária, de cuidados e amor, de busca 
por mudança. Esse é o “Mulher de favela”.

NILZA ROGÉRIA  

Ana Paula Leandro nasceu em 1970 e cresceu no Fumacê, em Realengo, Zona 
Oeste do Rio. A comunidade está situada na área conhecida como Água Branca. 
Foi inicialmente destinada a militares, mas com o tempo passou a receber famílias 
removidas de outras áreas. Sua infância foi simples, vivida entre as dificuldades de 



150

uma região carente e momentos de luta. Entre as recordações de infância, Ana Paula 
guarda o afeto dos irmãos e da mãe. Mas a relação com o pai foi marcada por conflitos, 
e sua partida precoce, quando ela ainda era adolescente, deixou marcas profundas.

ANA PAULA  

Quando eu cheguei lá em 1970 não tinha janela, e a cozinha era um montão de 
quadradinho, então nossos pais cozinhavam e o buraquinho saia tudo, fumaça saia 
tudo pela janela. 

ANA PAULA  

Eu tenho mais boas lembranças dos meus irmãos, da minha mãe, porque eu não 
tenho muita coisa boa para falar do meu pai, porque ele era, como se diz hoje, um 
pinguço na época que a gente era mais nova. Quando ele morreu eu tinha 14 anos. Ele 
levou um tiro na frente do prédio onde a gente morava. Hoje eu consigo falar sobre essa 
morte dele. Eu sempre tive um aperto no coração sobre o meu pai, porque eu nunca 
tive muita afinidade com ele, por conta dele ser uma pessoa má com a minha mãe. 
Então, meus irmãos, na época que a gente cresceu, se juntaram e deram um sacode 
nele e ele melhorou. Daí, logo em 1984 ele morreu.

NILZA ROGÉRIA  

A infância de Ana Paula foi marcada pela força de seus irmãos,  que insistiam que 
ela terminasse os estudos. Apesar de não gostar, aqueles anos plantaram as sementes 
de algo maior. Ela talvez não soubesse na época, mas essa base seria fundamental para 
o trabalho que um dia mudaria a vida de tantas outras pessoas.

ANA PAULA

Eu tinha uns irmãos que me obrigavam a estudar. Embora eu nunca gostei. Mas 
tive que estudar para poder terminar os estudos. O mínimo que eu tinha que fazer.  

ANA PAULA

Foi muito bom para mim, porque aprendi tudo lá nos estudos. A gente foi apren-
dendo e acompanhando muitas amigas, muitas pessoas. E daí surgiu essa ideia de ter 
uma ONG hoje.  Isso vem lá da minha infância. Só que eu não sabia como começar, 
como dar o primeiro passo.  

NILZA ROGÉRIA  

Foi também muito jovem que Ana Paula se viu diante de um novo desafio: a mater-
nidade. A vida a empurrou para a responsabilidade antes mesmo de ela estar pronta. Mas, 
o tempo trouxe amadurecimento, e hoje ela reflete com clareza sobre os erros do passado. 



151

ANA PAULA

Eu trabalhei pouco e tive filhos muito nova também. Com 18 anos, eu já tive o meu 
primeiro filho. E eu não tinha muita experiência de vida, de dona de casa, de ser mãe. 
Eu só sabia ajudar o povo. Esquecia de me autoajudar. Então, isso faz muita diferença 
na minha vida. Hoje eu sei o que errei lá atrás. Poderia ter sido melhor. Mas é isso aí. 

NILZA ROGÉRIA

Em 2004, surgiu a AMAAB, Assistência a Mulheres e Amigos da Água Branca, 
uma instituição que tem como missão oferecer suporte à comunidade, com capacita-
ção para jovens e adultos, auxílio alimentar para crianças, mães solo e idosos, além 
de promover acesso à informação e fortalecer famílias em situação de vulnerabilida-
de. Mais do que um espaço de acolhimento, a AMAAB é um ponto de resistência e 
esperança, que transforma dor em ação e abre caminhos de futuro para o território.

ANA PAULA

Quando a gente começou com a AMAAB, foi um grupo de mulheres que não 
era eu a cabeça, eram umas mulheres que queriam que acontecesse alguma coisa lá 
no bairro. Aí acabei participando junto com elas e comecei a liderar.

ANA PAULA  

Foi surgindo professores, pessoas que não eram nem professores, mas queriam 
dar aula e queriam ajudar. Todo mundo ajudava lá, pagava aluguel, e foi criando, foi 
criando, e hoje a gente está lá desde 2004.  

NILZA ROGÉRIA

A história da AMAAB começou de maneira despretensiosa, quase por acaso. 
O desejo de um grupo de mulheres de criar algo significativo para a comunidade foi 
o pontapé inicial. Aos poucos, Ana Paula assumiu o papel de liderança,  mesmo sem 
jamais ter se preparado formalmente para isso. O que ela trazia consigo era algo ainda 
mais valioso: a dedicação e a vontade de fazer a diferença.  

ANA PAULA  

Antigamente tinha um baile da terceira idade no Maracanã, do governo do estado. 
Então acabei me envolvendo, buscando ônibus, fazendo parceria com um montão de 
gente. Alugaram um espaço lá. “Ah, vambora, fazer um atendimento.” Depois falaram 
assim, vamos registrar.



152

ANA PAULA  

Ah, Paula, você que é presidente, porque é você que ajuda, que dá a ginástica 
pra gente, que leva a gente pra lá. Eu falei “mas eu não sou professora, não sou nada”. 
Ah, mas a ginástica tu faz, a gente se anima. A gente sabe, eu fico com o corpo doído, 
que você ensina tudo errado, mas dá certo, porque a gente gosta de ficar aqui com 
vocês, de se reunir.   

NILZA ROGÉRIA

Um episódio marcou profundamente a vida de Ana Paula e afastou ela da AMAAB 
por dois anos. Foi a perda de seu filho João Paulo, que, aos 21 anos, se envolveu com 
o tráfico de drogas e acabou assassinado em uma ação policial. A dor desta tragédia, 
o impacto da violência e o peso de ver um filho partir tão cedo deixaram cicatrizes 
profundas. Foi um dos momentos mais difíceis de sua trajetória, mas também um 
dos que revelam a força que ela carrega.

ANA PAULA  

Quando o meu filho faleceu, quando os policiais foram lá e  deram um tiro no 
prédio, queimou a roupa. Eu já tinha a AMAAB. A AMAAB era de 2004. E quando 
descobri que ele estava envolvido com alguma coisa, com os meninos lá do tráfico, 
que o pessoal dizia que era firma, eu fiquei muito chateada, sabe? Com essas coisas, 
eu já estava vendo. 

ANA PAULA  

Ele nunca teve envolvimento com tráfico. Eu sempre briguei com ele e sempre 
explicava. Falava que eu não podia, que eu não gostava, que eu nunca me envolvi 
com vagabundo, que sempre vivi ali naquela comunidade, nunca usei drogas, nunca 
fiquei, e ele acabou se envolvendo. Tudo por conta de amizade, de amigo, de mulheres 
para ganhar poder. Infelizmente, não durou nem ano essa passagem dele nessa vida. 
Porque todo mundo foi embora e ele ficou, ele achou que não, não sou bandido, não 
sei o quê, vou ficar aqui.

NILZA ROGÉRIA  

A dor de uma mãe que viu seu filho partir tão cedo poderia ter se transformado 
em silêncio, mas para Ana foi combustível para a luta. E foi pelos outros filhos que 
Ana Paula encontrou motivação para seguir em frente. O legado de João Paulo tam-
bém permanece: ele deixou três filhos, entre eles João Pedro, que hoje tem 11 anos e 
é criado por Ana Paula desde bebê. Os seus netos são símbolo da continuidade, de 
resiliência e de esperança para essa família. 



153

ANA PAULA  

E a AMAAB já funcionava. Eu fiquei dois anos afastada, sem funcionar, mas 
depois... por conta dos meus outros filhos... Meu filho Carlos Milton, eu sempre falo 
com ele sobre o que aconteceu. Hoje meu filho faz faculdade, está fazendo engenharia 
civil. Minha filha é trancista.

ANA PAULA  

Ele deixou três filhos. Um vive comigo, a mãe falou assim: “Ah, eu queria o teu 
filho, eu não queria um filho. Ele me deixou com o filho na barriga e então toma o teu 
filho.” Hoje meu neto vive comigo, tem 11 anos, o João Pedro.    

ANA PAULA  

Eu não sei de onde vem essa força porque eu acho que tudo é espontâneo. Se uma 
pessoa perdeu, eu vejo pela minha amiga Josiane, toda hora ela conta uma história 
que perdeu um amigo, que tá triste, eu acho que tudo é vontade de Deus. Quando 
chega a hora, não adianta.  

NILZA ROGÉRIA  

Ao longo desses 21 anos, um dos grandes desafios de Ana Paula foi manter a 
AMAAB funcionando sem editais, sem apoio fixo e sem recursos estáveis. Cada ação 
sempre nasceu da garra e da criatividade dela e das mulheres da comunidade. A luta 
foi constante: colocar a mão na massa, criar e executar junto, apesar das limitações. 
Essa capacidade de resistir e de não deixar o trabalho parar mostra a dimensão da 
sua determinação.

ANA PAULA  

Eu nunca usei os meus projetos para pedir nada para ninguém. Tudo que fun-
ciona é o que a gente constrói lá na hora mesmo, então as pessoas até falam “pô, você 
tem 19 anos de AMAAB, nunca participou de edital”. Não sei escrever edital, vou  
participar pra quê? “Ah, o fulano escreve, mas cobra”, e eu não tenho dinheiro para 
pagar, então o que funciona é o que a gente aprende, é o que a gente sabe. Eu ponho na 
rede social porque meus colegas falam “ah, não está acontecendo nada”, e na AMAAB 
eu falo “tá, vou colocar”.

NILZA ROGÉRIA

Para Ana Paula, um projeto precisa nascer do afeto e da verdade, e não da von-
tade de lucrar. Ao longo da sua caminhada, ela recusou várias propostas de usar a 
AMAAB como forma de ganhar dinheiro. Sua escolha sempre foi clara: viver com 



154

dignidade, com a consciência tranquila, sem precisar se vender. Para ela, a AMAAB 
deve funcionar com o que existe, e é nas parcerias verdadeiras que o projeto se fortalece.

ANA PAULA  

Acho que para começar um projeto, as pessoas têm que gostar. Porque muitas 
pessoas abrem na intenção de arrumar dinheiro. Eu mesma já tive várias propostas 
de usar a AMAAB para ganhar dinheiro e eu ficar com uma porcentagem, e eu nunca 
quis. Falei: “Eu não quero dinheiro, não.” Eu quero ficar bem, quero poder dormir, 
quero poder andar, quero poder viver. Eu acho que dinheiro não é tudo, eu sempre 
vivi sem dinheiro. E não vai ser agora 100, 200, milhões, mil, sei lá que número que 
eu nem sei falar, que vai mudar minha vida. Não vai. Acho que a AMAAB tem que 
funcionar de acordo com o que a gente tem. E para a pessoa abrir um projeto, ela tem 
que ter parceria. Tem que ter um parceiro bom, que dê uma boa estrutura.

NILZA ROGÉRIA  

Para que a AMAAB continuasse de pé, as parcerias foram essenciais. Na pan-
demia, a CUFA foi um braço forte que seguiu junto, assim como a ação da cidadania, 
LBV, o santuário nossa senhora de fátima e o SESC Madureira, através do Mesa Bra-
sil. Mas o verdadeiro pilar da AMAAB sempre foram as mulheres do Fumacê: mães, 
avós, mulheres solo, que se organizam em vaquinhas, doações e pequenos gestos para 
garantir que o espaço nunca fechasse. Elas são a coluna vertebral desse projeto e a 
prova de que o coletivo é o que mantém a transformação viva.  

ANA PAULA  

O nosso carro-chefe são as mulheres da comunidade, são as senhoras e as mães 
solo, porque elas se preocupam em manter o espaço. Como a gente paga aluguel, elas 
estão sempre, uma faz uma vaquinha, vamos ajudar, elas querem sempre que o espa-
ço esteja ali. Como eu falei que ia me mudar de lá, elas falaram “você pode ir, mas a 
AMAAB continua”. Então elas são o carro-chefe que ajuda a manter a AMAAB. Eu 
não tenho o que falar delas, porque elas são as principais. Eu sei que a CUFA, Ação 
da Cidadania, todo mundo ajuda, mas eu acho que se eles ajudarem e eu não tiver 
um espaço para ter, a ajuda vai ser em vão. Então eu acho que o principal são as mu-
lheres que frequentam, que participam, para manter a AMAAB. Acho que elas são 
as pessoas principais.

NILZA ROGÉRIA  

Um dos grandes sonhos de Ana Paula é ver a AMAAB crescendo além dos limites 
do Fumacê. Hoje, a ONG enfrenta desafios por estar localizada dentro da comunidade, 
onde a violência, os tiros e o medo afastam parceiros e participantes. Mas Ana Paula 



155

não desiste. Ela acredita que a AMAAB poderá alcançar mais pessoas, ter mais apoio 
e gerar muito mais oportunidades de capacitação. É um sonho desafiador, mas que 
ela luta a cada dia para realizar.

ANA PAULA  

Mas não é impossível, porque estou buscando, porque às vezes a gente não pode 
funcionar por conta do  tiro,  e não entram lá na comunidade. Muitas pessoas querem 
fazer o curso e não entram. Então, eu acho que se a gente conseguir um espaço fora da 
comunidade, e perto,  vai dar muito mais resultado e vamos ter muito mais parcerias, 
parceiros, e muito mais pessoas que queiram capacitar, se formar.  A AMAAB está 
localizada bem dentro mesmo do conjunto do Fumacê, lá em Realengo. Então é um 
pouquinho complicado. 

NILZA ROGÉRIA  

No presente, a AMAAB já impactou centenas de vidas. Crianças que tiveram a 
oportunidade de ser alfabetizadas, jovens que acessaram cursos profissionalizantes, 
mulheres que descobriram na independência financeira uma nova forma de liberdade. 
O projeto mostra que, mesmo em um território estigmatizado, há espaço para sonhar e 
realizar. No coração dessa transformação está a comunidade, que não apenas enfrenta 
desafios, mas muda a realidade ao redor. 

ANA PAULA  

O nosso propósito é esse mesmo, é capacitar, ajudar, levar ao bem-estar e afas-
tar o pessoal do que não presta. Porque muita coisa presta naquele lugar, inclusive a 
AMAAB, né? Mas a gente tenta ajudar. Um pouquinho de cada pessoa que quer ajuda. 
Porque não adianta a gente forçar o pessoal que vai lá e busca a AMAAB e a referência 
da comunidade AMAAB.

ANA PAULA  

O nosso objetivo era no futuro trazer um ENCEJA, para poder ajudá-las, o ensino 
à distância, porque até tem. Em vários locais lá, tem, mas elas não saem da comuni-
dade. Então, no futuro a gente pretende trazer para poder levar essas mulheres para a 
sala de aula, para terminar o ensino fundamental, que a maioria delas não tem ainda. 
Acho que o principal seria a gente buscar essa parceria para levar para a comunidade.

NILZA ROGÉRIA  

Ana Paula é essa mulher que luta, dia após dia, por uma vida melhor para todos 
aqueles que a cercam. E que se doa, a ponto de acabar colocando os outros à frente de 
si mesma. Uma mãe que, mesmo diante da violência que lhe roubou um filho, escolheu 



156

lutar pelas crianças, pelas mães e pelos idosos do fumacê. Sua trajetória mostra que 
o amor pode vencer o medo, e que a resistência de uma mulher pode gerar oportuni-
dades e esperança para muitos. Ana paula é a prova de que, quando uma mulher luta, 
uma comunidade inteira se levanta.

Eu sou Nilza Rogéria.

Este foi mais um capítulo de “Mulher de favela”. Até a próxima.







ROTEIRO 
EP. CÁTIA CRISTINA 

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

CÁTIA 

Poderia falar de tristeza. Poderia chorar por tanta agonia. Poderia clamar por 
empatia. Poderia ficar na janela reclamando da vizinha. Sociedade machista, racista. 
Poderia ficar falando da vizinha. Que tempo verbal é esse? Poderia negar tanta dema-
gogia. Um tempo ao qual não fiz? Poderia, poderia, poderia, poderia... Não. Meu tempo 
é de afeto. Meu tempo é de gritar por rebeldia. Meu tempo é de falar de sororidade 
com a vizinha. Meu tempo é de gritar “fora a misoginia”. Meu tempo é ser professora, 
cientista, economista, artista. Ser mãe, mulher em qualquer pandemia. Transformo 
a minha luta em gargalhada. Para espantar as mazelas do dia a dia. Experimento a 
poesia para poder cantar e gritar. Viva a mulher de todo dia. 

NILZA ROGÉRIA 

Cátia Cristina, figura singular nas ruas de Manguinhos, no Rio de Janeiro, é 
muito mais do que uma líder comunitária. Ela é alguém que, através da arte, trans-
forma histórias marcadas por desafios em caminhos de resistência e solidariedade. 

Eu sou Nilza Rogéria e, a partir de agora, convido você a conhecer a trajetória 
dessa mulher que inspira não apenas pela coragem, mas pela capacidade de afetar 
tantos outros ao seu redor. Este é mais um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”. 



160

NILZA ROGÉRIA 

Nascida em Manguinhos, no Rio de Janeiro, Cátia Cristina Santos do Nascimento 
foi criada em um contexto marcado por luta e superação. Desde jovem, ela teve a vida 
moldada por perdas precoces e contínuas batalhas por sustento. 

CÁTIA

A minha história, a princípio, começa pautada em muitas dificuldades, barrei-
ras, e eu acho que as histórias até se encontram, né? Quando eu falo de histórias de 
mulher de favela, acho que muitas histórias são bem parecidas. Muitas são nordesti-
nas, ou são descendentes de nordestinos, de mãe ou pai preto e assim por diante, e a 
minha, nada diferente. 

CÁTIA

A minha história, até há pouco tempo, conversando com a minha filha, passan-
do um pouco pra ela, quando o médico perguntou pra mim “ah, e a genética?”, deu 
umas dores, viu que poderia ser genético... Falei, “doutor, eu não sei, porque eu tive 
uma mãe que era filha única, que morreu muito cedo, 47 anos, e a minha avó, 36 anos, 
que também era filha única, a bisavó, 34, que também era filha única...”. Então, esse 
processo de não ter a história,  a memória, isso deixa um buraco, um vazio. Agora, de 
alguma forma, a gente tenta passar para nossos filhos. Minha filha já tem um pouco 
mais da história. 

NILZA ROGÉRIA 

Apesar das dificuldades na construção de uma memória sobre seus antepas-
sados, Cátia sabe que os desafios sempre fizeram parte do cotidiano das mulheres 
de sua família. A avó materna, ainda jovem, precisou fugir de Recife para o Rio de 
Janeiro, levando consigo a filha de 9 anos. O motivo foi a busca de um refúgio contra 
as agressões que enfrentava.

CÁTIA

Admirava a minha avó, por não conhecê-la, mas eu tinha uma imagem da mi-
nha avó. Na minha mente, admirava ela, por ela ter fugido, porque minha mãe podia 
contar a história, então essa história me fortalecia como pessoa. E vem morar no Rio 
de Janeiro. Mas ela trabalhava em casa de família com a minha mãe, e por várias vezes 
era mandada embora, porque quando a patroa ouvia ela dando um copo de leite, não 
admitia aquilo e mandava minha avó embora. 

Minha mãe nunca entrou numa escola, nunca estudou. Meu pai também não, era 
mineiro, mas a minha mãe, tanto minha mãe como meu pai, eles estudaram sozinhos. 



161

Juntava as palavras, ela aprendeu a ler, e nisso, muito sozinha, não tinha família, era 
a única, então dizia que nunca teria um único filho quando casasse, porque sentiu a 
dor de ser muito só. Minha mãe, com o passar do tempo, conhece meu pai. Minha 
avó já estava doente, teve um câncer, faleceu com 36 anos. E minha mãe ficou muito 
sozinha, sem ninguém. 

Meu pai já tinha um certo problema lá, que minha avó dizia assim: homem que 
não deu certo com uma, não deu certo com outra, vai ver que o problema não tá na 
mulher... Porque foram duas, três vezes... E minha mãe já ficava assim... Mas  minha 
avó veio a falecer, e ela preferiu seguir com meu pai. Meu pai tinha uma doença que 
demorou muito ele compreender que era doença. Era o alcoolismo. O tempo que ele 
sumia, que minha avó desconfiava, é porque ele estava embriagado, porque ele não 
podia botar o primeiro gole, se botasse o primeiro gole, ficaria uma semana, duas 
semanas, um mês. 

Minha mãe foi compreender isso depois. Ela engravida, eu sou a primeira filha 
dela, depois ela tem mais quatro filhos, mesmo doente. Éramos cinco. 

NILZA ROGÉRIA 

A gravidez e a doença do companheiro acabaram por levar a mãe de Cátia para 
Manguinhos, onde ela nasceu.

CÁTIA 

Contudo minha mãe... Meu pai sumia, ela engravidou, meu pai apostava, bebia. 
E ela foi morar no “quarto das Réguas” da cegas??? (?) quando estava grávida. Não tinha 
água, não tinha nada. Era um quarto sem nada. Dependia dele levar água daqui pra 
lá. Era aquela situação. Então, minha mãe, grávida, vem atrás do meu pai, consegue 
achar meu pai na casa da minha avó, ali em Manguinhos, ali no barrinho, perto dos 
Combatentes. E aí, eu nasci, minha mãe, com toda a dificuldade, me entrega pra mi-
nha avó, porque ela queria dar o fim da vida dela. Ela foi pra linha do trem. Isso me 
marca muito, quando ela contava. Foi pra linha do trem, mas o trem demorou pra 
passar. Ainda bem, uns minutinhos. E ela voltou. E quando ela volta pra me buscar, 
minha avó já não quer dar. 

Minha avó era mãe de seis filhos homens. Meu pai era o segundo. E a minha avó, 
“não, não vai levar ela...”. Minha mãe: “ é minha filha”. Então: “ah, você fica aqui”. Então, 
minha mãe resolve ficar morando lá. Morando com uma família extremamente racista, 
que minha avó era mineira, e meu bisavô também, ela sofreu muito. (Ela apanhava 
quando meu pai bebia, até ela começar a aprender a reagir. Ela começou a reagir e não 



162

queria apanhar mais. Ainda ali, meu pai consegue ir mais à frente em Manguinhos 
comprar um barraquinho, e a gente vai seguindo pelas ruas de Manguinhos. 

NILZA ROGÉRIA 

Filha de artistas artesãos, Cátia cresceu entre a delicadeza da arte e o peso 
das dificuldades. 

Ela admirava o trabalho do pai, um sapateiro, cuja habilidade em criar calçados 
a deixava fascinada. Ao mesmo tempo, sua mãe, determinada e criativa, encontrava na 
confecção de doces uma maneira de sustentar a família em momentos difíceis, mesmo 
com a saúde fragilizada e as constantes crises de alcoolismo do marido. Nesse contexto, 
Cátia vivenciou períodos de grande ausência durante a infância. Quando a mãe adoe-
cia e era hospitalizada, o pai perdia-se na bebida, deixando ela e os irmãos sozinhos.

A alternativa foi morar com a avó paterna, mas esta, já sem forças para impor 
autoridade, deixava a casa sob o controle rígido de outros familiares. A esposa de um 
dos tios, por exemplo, maltratava a menina e impunha regras religiosas rigorosas em 
seu comportamento. Ali também a frequência à escola acabou negligenciada, o que 
deixou a educação de Cátia ainda mais comprometida.

Aos 11 anos, ela decidiu que preferia voltar a viver com seu pai e irmãos, mesmo 
diante do comportamento violento e imprevisível do genitor. 

CÁTIA

Quando fiz 11 anos, resolvi ficar em casa com meus irmãos. Aturar o meu pai 
com a bebida. E ficar com o meu pai, ficar com eles. E com 14 anos, eu comecei a fazer 
os bolos, as coxinhas. Se virando, sobrevivendo com meus irmãos. Era melhor do que 
ter a minha avó. Com medo dos meus tios. Não gostava dos olhares deles. De dois. 
Todos, não. Só de dois. E disse, “vou ficar com o meu pai”. Mesmo assim, o meu pai 
virava outra pessoa. Ele acabava com os meninos. Ele dizia, “eu sou o Dani danado”, 
ele era o Dani danado mesmo. Ele levantava a perna, batia, andava com faca de sapa-
teiro. Ele virava outra pessoa.

NILZA ROGÉRIA 

Além da brutalidade do pai, a juventude de Cátia também foi marcada pelo 
fervor religioso da mãe, que lhe impunha as regras rígidas da doutrina que seguia. 
Restrições que se tornaram maiores com o passar do tempo. 



163

CÁTIA

Minha mãe deixa de ser católica e vai virar cristã evangélica. E ela entra na tes-
temunha de Jeová. E aí vem todo o processo. Eu já tinha três anos nesse momento... 
E eu começo... Eu cresço, né? Absorvendo todos aqueles dogmas da religião. E eu 
me batizo. Minha mãe tinha um ponderamento. Deixou eu crescer para eu escolher 
me batizar. Me batizei com 17 anos no Maracanã. O que acontece? Eu sempre vivia 
em questionamento. Porque sempre eu esbarrava na questão. Mas por quê? Mas por 
quê? Por que isso é errado? Porque você sabe que eu não curtia festa junina na escola. 
Não podia. Eu não curtia aniversário. Eu não podia curtir nada que eu achava muito 
lindo. Aquilo não podia. Eu vivia sempre sendo questionada. Eu ficava na janela com 
a minha mãe. Minha mãe falava disso, falava daquilo... Eu falei, “mãe, mas por que 
você disse que isso é errado? Por que a beltrana está errada?” Ela: “vai fazer Direito, 
defensora do que não presta!”. Ela dizia isso. Vou fazendo serviço social. 

Eu admirava tudo que acontecia ali em Manguinhos. Admirava a velha guarda 
quando passava, bem-arrumada, com os canecos de chope. Admirava as quadrilhas, 
a passista, quando passava. Eu ficava assim, babando. Ela passando bem bonita, ar-
rumada. Eu ficava intrigada com o destaque da escola de samba, que era o Ricardo, 
um pai de santo, que à noite benzia a rua toda, sabe? Eu acordava pra ficar vendo ele 
na varanda fazer aquilo ali tudo. E acaba que por eu fui ficar nisso... Eu acabo sendo 
convidada a se retirar da religião. Por causa dos preconceitos, dos dogmas, e eu saio 
dali por vários fatores. 

NILZA ROGÉRIA 

Desde cedo, Cátia demonstrou um espírito questionador e sempre esteve inquieta 
em busca de conhecimento.

CÁTIA

O que acontece? Comecei a me questionar. Eu tinha parado de estudar, porque 
nesse processo todo eu não conseguia... Minha mãe ia lá, levava atestado. Eu nunca 
reprovei quando era primário, na minha época. No ginásio também não. Quando 
era científico, na época, eu consegui passar pra uma escola federal, em São Cristóvão, 
agora CEFETEC. Só que não pude dar continuidade, porque tive que assumir a minha 
família. Vários processos da minha vida eu tento estudar, e aí voltava e não continua-
va. Eu vou, depois que a minha filha já cresce um pouquinho, depois que a Mariana 
está um pouquinho... Tem a Mariana, que vem pra mim também. Que é a minha filha 
mais nova. Eu volto a estudar. Eu casei nesse momento, convivia com uma pessoa, e 
vou estudar no EJA Manguinhos, que era um polo dentro de Manguinhos, e tinha 



164

um polo dentro da Fiocruz. Era pra atender a necessidade de muitos trabalhadores da 
Fiocruz que não tinham nem o fundamental naquela época. E eu volto a estudar lá. 

NILZA ROGÉRIA 

O retorno aos estudos no Programa de Educação de Jovens e Adultos, o 
PEJA-Manguinhos, foi um divisor de águas em sua vida. Após anos de interrup-
ções em sua educação formal, essa escola revelou-se um espaço transformador, 
onde o aprendizado ia além dos livros e cadernos. No PEJA, Cátia encontrou uma 
abordagem diferenciada de ensino, que a desafiava a refletir, questionar e participar 
ativamente do mundo à sua volta. 

CÁTIA

Quando eu volto a estudar nessa escola, e aí acho que é um ponto importante pra 
mim, que eu acho que a educação tem que ser assim nessa base, era muito provocativo... 

Os professores, inclusive um estudou aqui, em Geografia, Leonardo Bueno, foi 
formado aqui, e o outro era o Filipe, da Cultura da Arte. É um PEJA bem diferen-
ciado. Acho que os PEJA deveriam ser assim. Educação emancipatória, trabalhava 
com território... 

... E eu começo a ser muito provocada. O professor começa a falarque eu ia votar, 
mas só anulava o voto. Porque a gente ia e anulava o voto. Porque a gente crente que 
os homens não vão dar conta disso. A não ser o Reino de Deus. Então você ia e anu-
lava o voto. Eu me sentia muito bem, porque se deu errado, não votei em ninguém, 
é culpa de quem votou. Então eu me sentia isenta de tudo que estava ruim. Até que 
vejo aquela frasezinha que diz que quando você não faz nada, está concordando com 
o que está acontecendo. O professor provocava: você está na democracia? Eu dizia... 
eu gosto do embate... Deixo aqui ressaltado que agradeço a todas as pessoas que me 
provocaram e entraram em conflito comigo, porque fui ser meio teimosa, não sei se 
é do signo... mas isso me faz refletir. “Você tem certeza que vive numa democracia?” 
Ele não ditava as verdades. Ele deixava as provocações. E isso ficava assim, porque 
às vezes eu não tinha respostas. E aí eu termino. Consigo terminar o PEJA em 2011, 
PEJA Manguinhos. 

NILZA ROGÉRIA 

Após concluir o Ensino Médio, Cátia começou a alimentar o sonho de ingres-
sar na Universidade. Contudo, aquela experiência na escola já havia plantado outra 
semente importante em sua trajetória: o interesse pelo engajamento social. 



165

CÁTIA

Fui fazer o Enem. Só que, dentro dessa escola, eu comecei a ouvir sobre o fórum 
de movimentos de participação, da importância da participação do cidadão dentro do 
seu território. “Gente, não estou em lugar nenhum.” “E aí, vamos lá no fórum?”. “Fó-
rum Manguinhos.” “Mas o Fórum Manguinhos não é só para quem vai sair?” Porque 
o PAC vem. O PAC vem para várias favelas. Vem para Manguinhos, para o Alemão, 
naquele momento. O que passava avisando era que “se sua casa vai sair, temos que estar 
de frente porque o PAC está aí”. Eu achava que quem tinha que estar no fórum eram 
as casas que iriam sair. Não tinha ideia que se eu tivesse ali também, dentro da minha 
casa, não saindo, eram mais pessoas fortalecendo o movimento. E aí eu vou. Comecei 
a participar do Fórum Manguinhos, onde várias questões sobre saneamento, segu-
rança, são pontuadas no território. A violência, principalmente. A falta de segurança. 

NILZA ROGÉRIA 

No Fórum Manguinhos, Cátia entrou em contato com uma nova forma de com-
preender sua história e a história do local onde vivia. Ela entendeu que fazer parte 
daquele espaço coletivo não era apenas se unir a um grupo, mas se conectar com um 
movimento que valoriza as lutas comunitárias, os saberes locais e a resistência cotidia-
na dos moradores. A partir daí, Cátia começou a se envolver em outros movimentos 
comunitários, como o Manguinhos Solidário, voltado para as necessidades emergen-
ciais da favela durante enchentes, e o Recriando Manguinhos, com atividades para 
crianças e foco no direito à cidadania. Depois dessas experiências, ela encontra um 
jeito especial de militância no coletivo “Experimentalismo Brabo”. 

CÁTIA 

E aí, o que acontece? Muita coisa. Ttem um coletivo que me marca e eu sou pro-
fundamente apaixonada, que é o Experimentalismo Brabo, no qual eu e um amigo, 
que é palhaço, começamos a trabalhar a ideia da arte e a saúde. Tinha uma palestra: 
O samba como ferramenta de saúde. Eu estava nessa palestra e fiquei no samba, lá na 
Biblioteca Parque de Manguinhos, que agora é a Biblioteca Marielle Franco. Depois 
a gente se encontrou, começamos a pegar a amizade no carro, e a gente começa a se 
reunir no bar da Lauzinha, que é um bar conhecido na Rua do Vinte, e a gente podia 
pensar em fazer alguma coisa. Trazer o picadeiro para as ruas... Mas como é que vai 
ser isso? Uma coisa é estar organizado num espaço ensaiado, outra é estar na rua. 
A rua é um experimento. E, nisso, vai ser o nome do coletivo, Experimentalismo. 
E vai ser brabo, porque a gente falava de brabeza na cultura, falava que a arte tem que 
ser arregaçada. Então está definido o nome do coletivo, Experimentalismo Brabo. 
No qual, a princípio, a gente fez assim: vamos levar o circo para as ruas. Vamos tocar 



166

para as crianças. E a gente vai. No primeiro cortejo a gente sai da minha casa pelas 
ruas de Manguinhos. Chega certo momento que alguém me reconhece, eu estou com 
nariz de palhaça, mas alguém me reconhece. “Ah, Cátia, até tu.” Comecei a brincar. 
E ele fala: “O que vocês estão fazendo aqui? É protesto?” No primeiro momento eu 
falei que não. “O que a gente está fazendo é saúde.” “Mas você trabalha lá? Saúde tem 
que pedir mais médico, mais remédio, mais UPA.” “Mas aí tá dizendo que o território 
está bem doente. Isso aí não é saúde, isso é mais doença. A gente tá tentando trazer 
arte e cultura para cá, porque um dos elementos pra você ter um território saudável é 
o acesso à arte e à cultura. Então, vamos pensar a saúde assim, para você saber pedir 
saneamento, segurança pública, realmente de qualidade, que atenda.” Aí ele: “Sabia 
que era um protesto.” Ele tem razão. A gente está fazendo protesto mesmo, é um 
cortejo protestando saúde aqui para Manguinhos. E aí tinha pessoas que não eram 
de Manguinhos, de Manguinhos era só eu, o Léo era de Niterói, o outro era de Nova 
Iguaçu, outros eram palhaços mesmo, de formação. E foi maravilhoso. E a gente en-
contra com as crianças nas ruas, as crianças ficam fascinadas em ver o palhaço e vem 
junto. E a gente percebe que não só as crianças, mas os adultos também. A intervenção, 
ainda mais domingo, que tem a feira, é uma intervenção simples, em que você não 
fala nada. Você só pega uma pessoa naquele sol, você pega uma bolsa dela, bota um 
guarda-chuva e vai andando vestida de palhaço. A pessoa fica intrigada, né? O que é 
isso? E a gente começou a perceber que a gente estava atingindo não só as crianças, 
mas também os adultos. 

NILZA ROGÉRIA 

As ações do coletivo Experimentalismo Brabo começaram a produzir efeitos 
transformadores em Manguinhos ao levar arte e cultura para o cotidiano dos mora-
dores. Mais do que apresentações, o grupo percebeu que as intervenções despertam 
nas pessoas o desejo de falar sobre suas vidas e compartilhar histórias. 

Além disso, o coletivo começou a valorizar a memória e os atores culturais de 
Manguinhos, dando visibilidade a pessoas e histórias muitas vezes desconhecidas até 
pelos próprios vizinhos.

CÁTIA

A gente está trazendo também um papel importante, que é a alegria, o momen-
to de alegria de um território que muitas vezes é marcado com violência, uma noite 
difícil, e no domingo está um circo ali na rua... 



167

CÁTIA

Então a troca das escutas de ouvir também me provocava, a mim e o coletivo. E o 
que a gente percebe a partir disso? O reconhecimento de atores culturais importantes 
de Manguinhos. Tratar a memória de Manguinhos, para tirar esses rótulos que di-
zem “Manguinhos, Faixa de Gaza”, “Leopoldo Bulhões, Faixa de Gaza”. Mas quantos 
atores culturais não têm dentro de Manguinhos? Tinha vários. Inclusive uma celeste 
estrela que eu trouxe aqui na PUC, que escreveu um livro, dois livros, e desde jovens, 
do passinho, rindo, e assim por diante. Desde um padre, que é um personagem im-
portante, o padre Gegê, que é formado aqui pela PUC, psicólogo, que é o padre de lá, 
é um padre, aí a gente fez o cordel “O padre da pá-virada”, porque ele traz realmente 
o ensinamento do afeto e do que é ser cristão.  

NILZA ROGÉRIA 

A força do Experimentalismo Brabo é tão grande que, mesmo na pandemia, o 
movimento manteve a cultura viva em Manguinhos. Aproveitando um edital de ações 
locais, eles garantiram 10 mil reais, usados para realizar lives com artistas como o 
grupo de passinho e o Sr. Geraldo, oferecendo cachês e cestas básicas. Além disso, 
eles organizaram um espetáculo para mais de 200 crianças na Biblioteca Parque de 
Manguinhos, valorizando um espaço cultural frequentemente negligenciado. E é 
nesse ritmo que Cátia vai a outros espaços com seu trabalho. Mesmo após se formar, 
ela continuou frequentando o PEJA Manguinhos, dando oficinas e promovendo re-
flexões sociais e culturais. Para Cátia, atuar da educação de jovens e adultos é mais 
do que ensinar. Ali é um espaço de militância, onde a arte, a cultura e o diálogo são 
ferramentas de provocação e transformação. 

CÁTIA

E eu continuo na EJA, nessas oficinas, provocando essa galera de alguma forma. 
As oficinas integram gente com 70 anos, que não sabe ler, com gente de 18, 19, no fun-
damental,  no médio, então tem essa interação nas oficinas. E a provocação, o conflito 
é constante. Tem desde um que vem que nem eu, falava dos preconceitos formados 
na igreja, eu falo, “ó, já passei por isso também”. Vocês estão certíssimas. Eu não sou 
dona da verdade, porque eu também acho que as verdades vão se transformando, né? 

NILZA ROGÉRIA 

Foi nesse contexto de muitos trabalhos e conquistas que Cátia iniciou sua traje-
tória no Serviço Social, curso no qual ingressou na PUC em 2022. Porém a conexão 
com a universidade havia começado muitos anos antes. 



168

CÁTIA 

A vida é muito interessante, não é? E o meu primeiro salário que eu tive como... 
Um projeto que eu fiz parte na Fiocruz, em 1995, eu vim receber aqui na PUC um 
cheque. Era o primeiro lugar... Eu peguei... “Que mundo é esse?” Nunca pensei nesse 
mundo como um pertencimento. Recebi meu salário e fui embora. E aí... Passaram os 
anos. E é muito bom quando você é reconhecida, né? Você é identificada. Eu fico me 
cobrando isso. Não adianta estar no ativismo se eu não sou identificada pelas pessoas 
do território. E aí, a professora Rogéria estava fazendo um trabalho e alguém passou 
para ela, indicou para ela. “Ó, conheço a Cátia.” Ela é uma professora de Sociologia. 
Conheço a Cátia, ela participa disso, do experimentalismo, e eu conheço a professora 
Rogéria. E depois desse processo, desse trabalho de pesquisa com ela, todo ano ela 
mandava mensagem para mim: “Ó, vestibular PUC, serviço social”. E eu “Ah, tá”, 
mandava, “tá, professora”. 

NILZA ROGÉRIA 

E foi após entender que aquele lugar também poderia ser seu, que Cátia finalmente 
se libertou das próprias dúvidas e decidiu ingressar na Universidade. Ela entendeu 
que o ensino superior era uma oportunidade para aprofundar conhecimentos e, com 
isso, ampliar sua capacidade de intervir na sociedade. 

CÁTIA

Em 2022.1 eu começo a estudar. E isso, o serviço social, é um curso que eu fiquei 
apaixonada. “Ah, vou ter psicologia, história, economia”, e como a disciplina se inte-
grava pelo conteúdo. Eu pude compreender, aprender qual o papel, o que é a política de 
assistência, o que é a política, que não é o assistencialismo. Você tem, lógico, a favela. 
Ela tem fome, tem pressa. A favela tem fome, tem pressa. As políticas sociais muitas 
vezes demoram. E é por isso que a gente se organiza, uma ajudando a outra. Mas o 
serviço social trouxe uma forma de compreender realmente o que é a profissão. Qual 
é o papel do assistente social. Aprendi há pouco tempo, no período passado. Assis-
tente é uma coisa, é o profissional. Assistência social é a política. Você entende que é 
a política. E o serviço social é a profissão. Então, não confunde. Assistente social é o 
assistente social. Ele é o profissional, está ali. Ele não vai fazer assistência. Assistência 
é uma política pública. E isso ficou, você já aprendeu. Quer dizer, cada dia é um pro-
cesso de aprendizado, e a maneira como você aprende compreendendo os termos, as 
políticas, a quem e como fazer, você aproxima dos direitos e você aproxima o usuário 
dos direitos. E compreendendo o fundamental, que o papel do assistente social é in-
tervir. Compreendendo a magnitude que foi a diferença de ser só executor de políticas 
para ser um gestor de políticas. Compreender a importância. 



169

NILZA ROGÉRIA 

Compreender o próprio papel na mobilizadora comunitária foi essencial para 
Cátia, especialmente ao lidar com os desafios de formar novas lideranças. Trabalho 
ainda mais complexo em um cenário marcado pela falta de oportunidades para diá-
logo e reflexão, além da proliferação de desinformações nas redes sociais e jovens com 
defasagens significativas no aprendizado, distanciando-se cada vez mais do acesso 
aos seus direitos. 

Por outro lado, ela também testemunhou transformações positivas quando os 
jovens foram despertados por essa conscientização. Em situações de ameaça, como 
a tentativa de fechamento do PEJA, ela viu estudantes do programa se unirem para 
fundar um grêmio estudantil e negociar diretamente com a direção.

Para Cátia, o verdadeiro papel da formação de lideranças está em conectar as 
pessoas ao seu território, promovendo discussões acessíveis sobre saúde, saneamento 
e segurança, sem a necessidade de grandes mobilizações formais. 

CÁTIA 

Cada colo tem seu espaço, espaço na rua, os protestos do Vicente Vargas, já fo-
mos várias vezes, mas tem um espaço de dentro, tem que falar para dentro. Porque 
essa pessoa, essa mulher, que está vindo de uma casa de família, ou está vindo do 
trabalho, não vai parar ali para participar de um protesto que ela não sabe nem o que 
está significando, só acha que é por causa de salário. Então, essa é a importância de 
falar com grupos pequenos, trabalhar com grupos de dentro é fundamental para o 
fortalecimento de um território. 

NILZA ROGÉRIA 

Para além das atividades como líder comunitária, Cátia cuida de duas filhas e 
da sobrinha. E o conselho constante que dá a elas e àqueles que desejam fazer a dife-
rença em suas comunidades é que não adianta buscar uma transformação individual. 
É preciso estar junto, somar forças e atuar em coletivo, porque é nesse conjunto de 
ações que se constrói algo verdadeiro e sustentável. 

CÁTIA

O que eu deixo é que a gente seja uma formação mais provocativa, que dialogue 
mais com seus pares, que não seja nós pra nós mesmos, que a gente dialogue com nossa 
base, e que a gente possa construir com tudo isso. Não é que todos pensem igual, nem 
que todos vão ser lindos, maravilhosos, eu mando um abraço, vão rir... Mas que pos-
sam compreender que nós temos aí uma Constituição que garante os direitos, temos 
o Estatuto ECA, que garante os direitos da criança, e que isso tá sendo negado. Talvez 



170

se essas leis fossem executadas de verdade, nós não teríamos um sistema prisional com 
tantos jovens, com tantas mulheres. 

Que a gente não fique enraizadas nos preconceitos, ou seja, por religião, por etnia, 
que a gente pense nessa pessoa como uma pessoa de direito, e que a gente possa vencer 
essas barreiras que foram constituídas até agora na nossa história, uns com muito, 
outros sem nada, de rótulos. Que a gente possa tirar essa venda de alguma forma, esses 
rótulos de indagação, de violência. Que a gente se some pra poder reivindicar as leis, 
as leis estão aí, se elas forem executadas, nós teremos uma sociedade, uma favela, com 
mais garantia, com direitos, e uma sociedade menos violenta. Se fossem executadas 
as leis que estão no Estatuto da Criança, talvez você não visse tantos jovens na rua, 
assaltando, sendo mortos, e assim por diante. Eu acho que a história, que a gente possa 
ter uma oportunidade de estudar um pouquinho a história nossa, e que essa história 
continue sendo recontada de maneira positiva. 

NILZA ROGÉRIA 

Mulher, negra, artista, professora, líder e mãe, Cátia é a força da favela em movi-
mento. Ela prova que a empatia, a coletividade e a luta por direitos podem transformar 
histórias e inspirar gerações.

Esse foi mais um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”.







ROTEIRO
EP. CARLA FELIZARDO

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

CARLA

Eu fico apavorada quando às vezes pego uma van pra Bangu e quando chega 
na estação a pessoa pergunta assim: é Bangu?, aqui é Bangu? A pessoa vai da Vila 
Kennedy para Bangu, ela não sabe onde é o centro de Bangu. As pessoas têm que 
entender que a cidade é delas, que elas podem ocupar esse espaço, que elas tem que 
circular por esses espaços. Então é essa busca e esse enfrentamento da gente poder se 
entender potência desse lugar, ocupar esse lugar, e estar gerando novas possibilidades 
para os nossos filhos. Porque enquanto eu me limito, eu limito todo mundo que está 
em volta de mim, e isso atrapalha gerações. A gente vê que a favela não muda. Mas 
por que não muda? Porque a pessoa não sai da favela. A pessoa fala “ah, mas a favela 
é potente, a favela é isso, a favela é aquilo”, mas a gente tem que sair da favela. Eu não 
digo sair sem mudar não, mas é sair para vivenciar, para ocupar, pra estudar, para 
viver arte. Quantas pessoas dizem que conhecem o Museu do Amanhã, que moram 
lá na Zona Oeste, lá em Bangu... quase ninguém, porque não vai. Ah, o Boulevard 
Olímpico, o planetário. Oe que é planetário? Não tem noção. Então é isso, a gente 
trazer essas pessoas para esse espaço, entender que a gente pode sair daquele casulo 
ali e ocupar outros lugares.



174

NILZA ROGÉRIA

Carla Felizardo é uma porta-voz do poder transformador da arte e da cultura. 
Sua trajetória ilustra a luta diária de mulheres que, enfrentando adversidades, desa-
fiam estereótipos e criam novos espaços de protagonismo. Eu sou Nilza Rogéria e, a 
partir de agora, convido você a percorrer a trajetória dessa mulher que, ao abrir portas 
para o diálogo sobre inclusão, equidade e visibilidade, fortalece a representatividade 
feminina negra. Inspirando uma geração que busca voz e reconhecimento, ela reafir-
ma a importância de ocupar territórios historicamente marginalizados com talento, 
criatividade e liderança. Esse é o “Mulher de favela”.

NILZA ROGÉRIA

Nascida no Morro da Cachoeirinha, no Lins de Vasconcelos, e criada desde os 
3 anos na Vila Kennedy, Zona Oeste do Rio de Janeiro, Carla Felizardo traz consigo 
uma trajetória marcada por experiências que moldaram sua identidade. Desde cedo, 
enfrentou os desafios de crescer na periferia do Rio de Janeiro, passando da preca-
riedade do morro para a Vila Kennedy, onde, apesar dos problemas, encontrou mais 
acesso a direitos, como eletricidade e água encanada.

CARLA

A gente morava no topo do Morro da Cachoeirinha, bem próximo

da Grajaú-Jacarepaguá, que é ums estrada, então o acesso era muito difícil. Era 
tudo muito longe. E não, a gente não tinha estrutura de favela minimamente como a 
gente tem hoje. Dizer “ah tem favela-bairro, tem ruas, vielas mais organizadas”. Não 
tinha. Era barro, era pedra. E a casa do meu pai era uma casinha de madeira, uma 
casinha toda organizadinha. Era bonitinha, mas era de madeira, e eu lembro que ti-
nha uma pedra grande assim natural dentro da casa. Eu lembro também porque eu 
voltei. Como a família continuou lá, eu continuei voltando nesse território, mesmo 
tendo saído de lá com três anos. Meu pai conta que a gente saiu de lá porque já tinha 
organizações criminosas naquele lugar e eles ficavam ali, sentados na frente da mi-
nha casa. Então meu pai fazia a gente fazer xixi numa latinha, jogava o xixi naquela 
pedra para que eles não ficassem ali, porque ficava com cheiro ruim. Meu pai já tinha 
vontade de sair dali por causa dessa questão de segurança e de ter uma qualidade de 
vida melhor para a família. E aí a gente vai pra Vila Kennedy, para um território que 
é um conjunto habitacional que acontece depois da criação da Vila Kennedy original. 
A Vila tem vários conjuntos habitacionais. A Vila Kennedy em si é um conjunto habi-
tacional no início, e vão sendo criados outros conjuntos. A gente vai para o  conjunto 
habitacional do lado do primeiro território, parte da Vila Kennedy, e lá eu chego com 
três anos com uma outra realidade. Uma casa com água encanada, com eletricidade, 



175

com ruas. Eu cresço andando de bicicleta, brincando na rua com os amigos. A Vila 
Kennedy é um território plano. É tido como favela. Não deveria ser. Hoje já é reco-
nhecida como bairro, mas ali é um território plano, então dá uma qualidade de vida 
mínima, diferente de quando você mora no morro e nos acessos. Então minha infância 
começa neste território que dá qualidade de vida minimamente.

NILZA ROGÉRIA

Foi nesse cenário que Carla viveu sua infância: brincando nas ruas, imersa nas 
dinâmicas da comunidade e sempre junto da família, que desempenhou um papel 
essencial em sua formação. Além de crescer cercada de referências femininas, como 
sua mãe, avó, tias e primas, Carla sempre presenciou um constante engajamento da 
família em questões sociais, desde a participação da mãe na associação de moradores 
até o apoio de familiares em atividades comunitárias.

CARLA

A minha família sempre teve envolvimento social e sempre teve envolvimento 
com vários tipos de questões diferentes. A minha mãe sempre teve uma coisa de estar 
envolvida. Lá na Vila Kennedy ela estava envolvida com a associação de moradores, 
com a igreja, sempre envolvida. Ela trabalhou fazendo pesagem de criança, que a igreja 
tinha essa pauta de fazer a pesagem das crianças, por causa da questão da fome. Eu 
sempre estive próxima disso desde criança. Tem o lado cultural também, porque mi-
nha família sempre foi envolvida com questões culturais. A minha tia, que também 
foi muito referência para mim, sempre foi envolvida com escola de samba.

CARLA

Então, com 14 anos eu estou com minha tia fundando uma escola de samba. Eu 
venho sempre me envolvendo com movimentos sociais e com bloco afro. Já depois de 
adulta me envolvi com blocos afros, então sempre venho nessa potência.

NILZA ROGÉRIA

Viver esse contexto de engajamento social permitiu que, ao longo dos anos, 
Carla se integrasse cada vez mais às lutas comunitárias, o que inclusive culminou, 
anos depois, na fundação da ONG Centro de Convivência Mais que Vencedores, em 
parceria com sua tia. Hoje, a instituição se destaca no subúrbio do Rio de Janeiro por 
promover o aprendizado e autoestima de mulheres, oferecendo um espaço de apoio 
e transformação para aquelas que buscam melhorar suas vidas e fortalecer sua pre-
sença na sociedade.



176

CARLA

A ONG vem a ser criada, e eu já tinha meus 35 anos,  36 anos, junto com essa 
tia. Ela já tinha sido presidente de escola de samba, ela fundou a Infantes do Lins, que 
é escola mirim, mas ela chegou a ser presidente da Lins Imperial.

CARLA

E minha tia vem numa potência... Sempre está envolvida com movimentos sociais. 
Ela é reconhecida enquanto liderança e é convidada pra vir candidata a vereadora. Só 
que a gente sabia que a chance de ganhar era muito difícil, mas a gente lutou muito, e a 
gente começou a caminhar muito pelo território da Vila Kennedy e outros territórios 
também. Mas a Vila Kennedy a gente caminhou muito. Eeu já com uns 35 anos, com 
várias vivências que eu tinha, eu vim a entender o território. Como não conhecia, eu 
venho a ver a Vila Kennedy como não sabia. A gente conhece a Vila Kennedy que a 
gente não sabia que tinha. Porque, querendo ou não, o conjunto habitacional que eu 
moro tem até um apelido. Ele se chama Copacabana, porque é como se fosse a área 
nobre da Vila Kennedy. A gente não tem aquela coisa de favela, de viela, de dificuldade 
em si, mas existem territórios assim na Vila Kennedy. E eu passei a conhecer. Antes 
disso eu tinha família, eu trabalhava, ia para casa e voltava. E aí, no momento que eu 
estava numa situação de saúde fragilizada, a minha tia me chamou para estar junto com 
ela nessa campanha. Ela me tirou da cama, literalmente, que eu estava num momento 
meio difícil, com várias questões, e começo a campanha com ela. A gente encontra 
essa necessidade. A campanha passa, mas a necessidade permanece. A gente entende 
isso, e a gente é reconhecida por outras iniciativas, e somos convidadas a receber um 
projeto na Vila Kennedy. Então a gente falou: vamos, vambora! E aí a gente criou a 
ONG, recebemos uma parceria com o CIEDS e o Senac, CIEDS e SESC. Começamos 
a potencializar cursos, oficinas, e daí a gente desandou a fazer coisas e mais coisas. 
E já tenho 11 anos nessa história.

NILZA ROGÉRIA

Motivadas pela urgência das necessidades do território, elas criaram um espaço 
de apoio e empoderamento, oferecendo cursos e oficinas que transformam a vida de 
muitas mulheres, reforçando o compromisso de suas famílias com a mudança social 
e a solidariedade.

CARLA

Eu, dentro do envolvimento da ONG, fui identificada como potência de repre-
sentação no território. Fui indicada para trabalhar na prefeitura assim que teve a en-
trada da UPP. Logo depois teve a UPP. A prefeitura instalou alguns projetos sociais 
que vinham de demandas que tinham que acontecer junto com a UPP. Então um deles 



177

era a UPP Social, que depois viraria RIO MAIS SOCIAL. E eu fui uma das agentes de 
campo deste projeto como representação na Vila Kennedy, junto ao Instituto Pereira 
Passos, na prefeitura. Essa parceria trouxe mais oportunidades nessa época. Foi uma 
potência de coisas que a gente passou a fazer, vários projetos, várias iniciativas. Favela 
criativa. Foram vários projetos tanto do governo do estado, quanto da prefeitura, que 
aconteceram, e por a gente ter o nosso projeto ali acontecendo, a gente foi recebendo 
e atuando de forma mais efetiva.

CARLA

Durante a pandemia a gente conseguiu também parceria, recebemos doações 
de cesta básica e fizemos nossa doação de cesta básica. Acho que foi bem diferente, 
porque a gente foi reconhecida na internet como um projeto de mulheres que po-
tencializava outras mulheres. Por quem? Pela Telecine. Pelo grupo Telecine. Então o 
grupo Telecine chega para abarcar a nossa instituição e acolher as nossas mulheres. 
A gente doava cerca de 300 cestas básicas por mês durante a pandemia. E chegou um 
período que era espaçado, era de dois em dois meses, mas a gente permaneceu. Teve 
dia da criança. Aí já foi a parte do Gloob. Eles deram brinquedos para as crianças, 
levaram atividades, mesmo que dentro da pandemia, mas de forma segura. E aí, 
posterior à pandemia, a gente teve uma queda de projetos, de iniciativas, a gente deu 
uma parada. Minha vida também fluiu para outros espaços, porque eu potencializei 
outras demandas. E hoje a gente está numa nova crescente, porque a gente conseguiu 
uma parceria com a Secretaria da Mulher Carioca. Hoje a gente tem vários cursos 
acontecendo para empreendedorismo das mulheres, curso de trança, design de so-
brancelha, cuidadora de idosos, tem aula de ritmos. São várias potências que a gente 
tem, além dos movimentos culturais que a gente sempre faz. A gente faz eventos para 
pensar a parte cultural também, que não adianta só a gente dar o empreendedorismo, 
ou  dar a comida. A gente tem que levar cultura, tem que levar arte também. Então a 
gente pensa todas essas esferas. Hoje a gente tá aí nessa potência desses projetos. Além 
disso, eu consegui esse ano ser contemplada pela Casa Fluminense, a gente vai fazer 
um projeto voltado para as mulheres, para o corte e costura, são cursos que a gente 
já fazia e que a gente vai potencializar hoje, pela primeira vez, a partir de fomento.

NILZA ROGÉRIA

As vivências na administração da ONG Centro de Convivência Mais que Ven-
cedores não só permitiram que Carla realizasse grandes conquistas, como também 
serviram de porta de entrada para que ela encontrasse uma grande paixão: o grafite. 
A descoberta se deu em 2015, quando participou de um projeto de grafite voltado para 
mulheres negras, na favela Tavares Bastos, na Zona Sul do Rio de Janeiro. Lá, ela co-
nheceu outras mulheres que usavam a arte como forma de expressão e comunicação. 



178

Uma experiência que não só a conectou com outras artistas, mas também impulsionou 
o entendimento do potencial econômico dessa linguagem.

CARLA

O grafite acontece junto na ONG, eu já ali como articuladora, conhecendo várias 
pessoas diferentes. AQuando começou a ONG, a gente entendeu que as coisas não 
chegavam no mesmo prédio, a gente tinha que buscar, a gente tinha que ir para outros 
territórios de fora buscar oportunidade. Aí chegam pessoas para promover projetos. 
A gente se aproximava dessas pessoas, pegava amizade com essas pessoas para que se 
mantivessem no projeto de alguma forma, que levassem a gente pra outras oportuni-
dades. Em uma dessas oportunidades, foi o projeto Favela Criativa, acho que foi... foi 
por um desses projetos que a gente recebeu... Uma das articuladoras me falou “Carla, 
vai ter um curso muito legal e você pode fazer, vai ser muito bom para você”. Era um 
curso pra potencializar mulheres negras, só que ele usava a arte como ferramenta, e 
a arte era o grafite.

CARLA

E aí eu chego no grafite a partir desse projeto. Fui contemplada, porque foram 
várias inscrições. Fui uma das aceitas e aí fui apresentada ao grafite. Isso foi em 2015, 
e aí acabou. Depois de ser apresentada, eu comecei a ficar nessa articulação. Vamos 
conhecer mais gente, conhecer mais gente. Fui conhecendo mais pessoas, mais pessoas, 
participando desses mutirões de grafite. O próprio projeto já potencializava a gente 
em ser uma empreendedora. Então, ele ensinava. O grafite é um adendo, porque ele 
apresentou como se organizar, como se institucionalizar ou se formalizar enquanto 
empreendedora, ter um MEI, ter a documentação, aprender a parte jurídica, se enten-
der como um profissional e também potencializar a questão de ser uma mulher negra 
nesse espaço, nesse território que tanto nos discrimina e tanto nos inferioriza. E aí 
eu comecei. Assim que eu comecei no grafite, comecei a falar “eu tenho que ganhar 
dinheiro com isso”. É legal para mim, foi uma coisa incrível, porque eu conheci uma 
outra esfera de vida, eu conheci uma família.

NILZA ROGÉRIA

Sendo assim, desde 2016, Carla faz parte do Coletivo AFRO Mulheres de Opinião 
(AMO Crew), formado por quatro artistas multiprofissionais negras. Ela leva a arte 
urbana do grafite por todo o Rio de Janeiro, com foco na Zona Oeste, realizando ações 
em escolas públicas e projetos sociais. Entre suas contribuições, está a participação no 
projeto de grafite que revitalizou a Escola Getúlio Vargas.



179

CARLA

O grafite traz a possibilidade de que as pessoas tenham mais alegria para po-
der circular pela cidade, para passar e enfrentar todas as demandas, que você pega o 
ônibus todo dia lotado e cansado... Mas tu passa e “pô, que desenho bonito, pô, que 
arte bonita”. Aí você mora na favela, a gente faz mutirão, vai lá com a favela para fazer 
mutirão de grafite, para pintar a favela, pra quando o morador sair de casa, ele ver 
um desenho bonito e se sentir acolhido por aquele desenho, ou se sentir empolgado 
ou motivado para continuar. Acho que o grafite traz muito isso. Além do que, ele 
também potencializa lutas. A gente leva conhecimento, a gente questiona ações não 
só políticas, mas também comportamentais da sociedade. Então, o grafite traz essa 
coisa de ocupar os espaços e a mente das pessoas. Tem outras possibilidades. Eu vejo 
muito assim com esse olhar.

CARLA

Trabalho muito com escola, então eu levo a possibilidade de que as crianças pos-
sam entender que a arte também é uma forma de profissão. E aí tira aquele estigma de 
que a pessoa tem que ser sempre o que o pai é e o que a mãe é. Porque normalmente a 
criança de escola, principalmente nos territórios vulnerabilizados, territórios de favela, 
bairros do extremo oeste, eles não têm noção, vivem aquilo ali que está no território 
deles. Eles não passeiam, nem vão a museus, a outros espaços, no máximo cinema, sho-
pping. Então a gente leva conhecimento para poder possibilitar outras oportunidades.

NILZA ROGÉRIA

Para Carla, a arte não é apenas uma profissão ou uma forma de ativismo, mas 
também um ato de resistência e amor. Mãe atípica de dois filhos, sendo um deles a 
Mayara, que possui deficiência, Carla encontrou na arte uma forma de proporcionar 
vivências enriquecedoras para sua filha em um mundo que frequentemente margi-
naliza crianças com necessidades especiais. Essa jornada não foi isenta de desafios. 
A falta de políticas públicas adequadas e de suporte para famílias atípicas tornaram 
o caminho mais árduo, mas não menos significativo.

CARLA

A minha filha nasce quando eu tenho 22 anos de idade e ninguém espera, né? 
Ter um filho especial, um filho deficiente, a gente não imaginava, ninguém percebeu. 
Ela tinha, a aparência dela comprovava que era uma pessoa com deficiência. Mas 
eu achava, vou ser muito sincera, essa minha filha feia. Ela não é aquela criancinha 
fofinha, bonitinha, não sei quê, modelo do pacote de fralda. E era isso, acabou. E eu 
não tenho que ficar “porque não sei o quê; não sei que lá”. Mas ela começou a falta 
de mobilidade. Não se sustentava, não sustentava o pescoço, não sabia mamar. Ela 



180

começava a mamar no peito e engasgava porque não sabia como mamar. Aí com 
três meses eu levei no médico. Perguntei à médica se tinha alguma coisa diferente, 
a médica disse que não, que era porque ela dormia muito de lado. Como se a cabeça 
dela fosse torta, por isso que o olho era pra fora, um maior do que o outro... Tá bom. 
Porque com três meses uma criança sustenta o pescoço minimamente. E aí essa mé-
dica entrou de férias, graças a Deus. Vem  outra médica. Minha filha tinha quatro 
meses naquela consulta. Todo o mês a médica falou “tem alguma coisa errada, vou 
dar encaminhamento pra você ir no neuro, para fazer os acompanhamentos”. Foi a 
hora que falou isso... parei de trabalhar. Eu trabalhava de carteira assinada, CLT, 
parei de trabalhar e comecei a cuidar da minha filha. A gente conseguiu tratamento 
pra ela, ela já tinha 6 meses.

CARLA

Eu me casei dois anos antes da minha filha nascer, já grávida do meu filho. 
Eu tenho um filho também. É muito legal falar do meu filho, porque todo mundo 
pergunta “Você tem um filho?”. Eu sempre falo muito da Maiara e eu tenho filho, 
o Márcio, que veio antes. Márcio teria 24 anos hoje, Maiara tem 23. Aí o Márcio 
nasce e eu continuei trabalhando, que era um criança basicamente normal, não pre-
cisava de maior atenção. Uma moça cuidava dele para mim, minha mãe pegava, eu 
cuidava, ia pra creche e eu trabalhava. Só que quando Maiara nasce, não dá mais. 
E aí Maiara precisa de atenção, tratamento, três anos e meio, sai do tratamento. Eu 
já estava cansada, porque mesmo casada era como se fosse uma mãe solo, porque 
só eu levava pro tratamento, só eu cuidava, era eu que tinha que fazer, fazer, fazia. 
E o pai da Maiara não potencializava a família o suficiente para que a gente pudesse 
sobreviver enquanto eu tinha que tratar ela. Eu tinha que me virar também pra fazer 
dinheiro, mesmo tendo que tratar ela. E aí eu tentei outros tratamentos, levei no 
Ciad no Centro, levei no Ciad em Campo Grande, botei aqui, botei ali. Mas nenhum 
outro tratamento alcançou a possibilidade da Maiara. Fora os lugares que negaram. 
Diziam que ela não se encaixa nesse espaço, aqui não tem uma vaga para ela. E aí 
eu fui, sabe? Quer saber? Vai atrás, vai na escola, vamos viver. E aí ela foi para a 
creche, foi para a escola, começou a fazer capoeira, fazia balé na escola, tinha um 
projeto antigamente na escola que tinha essas atividades, e ela foi caminhando, foi 
vivendo. Ela precisava de mais atenção? Precisava. Mas não tinha política pública 
para isso, não era acessível, a gente não tinha acesso. “Ah, bota no Sara.” O Sara é 
longe, entendeu? Eu tinha que parar. Eu tinha que continuar passando necessida-
de, passando fome, pra poder tratar a Maiara? E aí botava benefício e eles não me 
davam o benefício. Cheguei à conclusão de falar “ou eu trato a Maiara ou ela come 
e ela veste”, entendeu? Então vamos agir a vida.



181

NILZA ROGÉRIA

Carla transformou esses obstáculos em combustível de luta, usando a vivência 
artística como um meio de quebrar barreiras e construir um futuro mais inclusivo 
para sua filha.

CARLA

E eu resolvi acreditar que o que eu podia potencializar na vida da Maiara eram 
as oportunidades que eu podia dar.

CARLA

Eu oportunizei que a Maiara pudesse ter vivências que muitas crianças ditas 
normais não tiveram. Então ela conhece vários teatros, ações sociais, projetos. Maiara 
já desfilou no carnaval. Maiara toca no bloco afro, que é o bloco afro que o pai dela 
faz parte. Eu sempre fiz questão de levar e ela é percussionista, ela fala “eu sou percus-
sionista”. Se você conversar com ela, fala “eu sou grafiteira”, porque Maiara participa 
também quando eu vou fazer o grafite, levo ela comigo, ela participa de ações. Ela 
participou de um curso, uma amiga minha conseguiu um edital e promoveu um curso 
da Cultura Hip Hop lá em Caxias, e eu frequentei com a Maiara todos os dias que eu 
pude, porque eu também estava trabalhando nesse projeto. Eu levava ela comigo, e 
no final, ela participou da exposição.

CARLA

Ela é muito esperta, muito comunicativa dentro da possibilidade dela. Óbvio 
que ela tem uma fala comprometida Mas eu entendi que precisava dar vivências para 
ela. Diferente do que a gente ouve. Até a escola fala assim: “Ela tem que ir pra escola 
porque ela precisa conviver. Ela tem que socializar.” Aí eu falo não, na escola, minha 
filha tem que alfabetiza. Socializar, ela socializa comigo, com a família dela, com meus 
amigos, amigos dela. Ela socializa quando eu levo para os espaços. Ela frequenta vários 
lugares, conhece vários lugares.

NILZA ROGÉRIA

Preocupada ativamente com projetos sociais que ampliem o cuidado de pessoas 
com deficiência, a artista reconhece que o verdadeiro significado de ser “especial” 
vai muito além de rótulos impostos pela sociedade. Para ela, o que torna uma pessoa 
especial não é o simples fato de ser mãe de uma criança com deficiência, mas sim as 
ações, a dedicação e o comprometimento em melhorar a vida dessas pessoas.



182

CARLA

Quando a pessoa fala assim: “Ah, mas a mãe de um filho especial é especial 
também...” Eu vi muita coisa que diz que não é assim, porque é muito difícil. Pessoas 
especiais são especiais pelo que fazem, pelo que  querem fazer. Tem muitas pessoas 
que não são mães, não são pais de pessoas especiais e são muito mais especiais do que 
pessoas que são mães e pais. Que fazem, cuidam, que se dedicam muito mais a fazer 
por essas pessoas. Como vários projetos que eu conheço, que eu articulo também. 
Aqui no grafite, eu faço intervenções em projetos sociais, eu doo minha diária de 
trabalho, peço só que aquela pessoa consiga o material e eu doo meu trabalho para ir 
nessas instituições. A partir disso eu conheço muitas instituições que potencializam 
muito em cuidar de pessoas e cuidar também de pessoas especiais. E cuidar de mães 
também, pensar as famílias. Então isso é que é enriquecedor, especial é quem se de-
dica e quer se dedicar. Não é porque a gente fez um ser especial que você é especial. 
Eu entendo quando as pessoas querem me elogiar, quando falam isso, mas em vez de 
me elogiar, pensa como você pode me ajudar, que vai ser muito mais válido. Porque 
só falar e falar é bom, a gente gosta, aquece o coração, mas o que eu posso fazer pra 
minimamente diminuir esse peso?

NILZA ROGÉRIA

A necessidade de lutar pela filha foi o que realmente impulsionou Carla a se 
reconhecer como uma voz ativa e essencial na sociedade. Marcada por uma infância 
de timidez e insegurança, enfrentar barreiras e injustiças sociais foi o  catalisador 
para sua transformação. 

CARLA

Tem uma amiga minha de escola que me vê nos projetos, nas coisas que eu faço, 
e fala “quem é essa Carla aí? Não é a Carla que eu conheço. Quem diria. Quem te viu, 
quem te vê.” Porque eu era muito tímida. Eu lembro dos meus 18 anos, 16 anos, no 
ensino médio. Eu fui paraninfa da turma e fui lá para falar no microfone, eu falei, falei, 
falei, falei, falei, falei, falei. Quando acabei, falei pro pessoal “e aí, como é que foi?”, 
falaram “não deu pra ouvir nada que você falou”. Ninguém ouviu. Falei pra dentro, 
era muito tímida. Eu trabalhava em Botafogo e tinha medo de ir no Rio Sul. Agora, 
com projeto social, com as demandas todas, agora que eu me entendo mulher negra, 
há pouco tempo que eu vim entender que muito dos medos que eu tinha era por causa 
das questões raciais. Eu tinha medo de ir nos lugares, tinha vergonha de entrar nos 
lugares, porque era a forma como a gente era olhado, que a gente era perseguido. Eu 
não percebia isso e isso influenciou muito pra eu ser uma mulher muito tímida. Eu 
era assim, não gostava de usar roupa colorida, porque sou muito alta, tenho 1,80 de 



183

altura. Então, para um padrão de mulher, eu sou grande pra caramba, que eu falo que 
venho da tribo lá da África que eu sou grande mesmo, não é só altura não, é ossada. 
Meu rosto é grande, sou grande. Então isso também me incomodava muito. Eu tinha 
vergonha, achava que chamava muita atenção. Quando eu chegava nos lugares, eu 
queria estar sempre no cantinho, não queria ter visibilidade. Eu não queria ser vista,  
não precisava sair na foto. Graças a Deus, uma das coisas que começou a interferir foi 
a Maiara, porque tive que chegar nos hospitais e falar com as pessoas, pedir, porque 
naquela época não tinha Sisreg, a gente tinha que ir no hospital, ficar pedindo vaga, 
pedindo coisas, falando, falando, falando, falando. Eu comecei, tem que enfrentar 
isso, tem que chamar, tem que fazer.

NILZA ROGÉRIA

E é assim que, hoje em dia, a artista reafirma que a evolução é um processo con-
tínuo e todos têm o poder de se reinventar.

CARLA

Eu tenho um mantra que trago para mim, que é mudar, mudar. E eu uso sempre 
essa palavra em vários momentos. Até como referência de coisas que eu faço virtual-
mente, porque se eu potencializo, eu estimulo a mudança, entendeu? E a gente precisa 
mudar. Eu mudei em vários momentos da minha vida, fui mudando, fui agregando. 
Tem uma frase também que eu guardo muito comigo, que é “o importante não é você 
não ter ideias, o importante é você poder mudar suas ideias”. É uma coisa assim, não 
vou lembrar direito. Mas é isso, é a questão de mudar. Eu posso mudar,  posso criar 
novas perspectivas. Então, penso muito em potencializar nessa questão de dar, porque 
hoje a gente fala muito de empoderar. As pessoas usam muito o termo “empoderar”, 
mas eu gosto do termo “potencializar”, sabe? Eu gosto do termo “fortalecer”, entendeu? 
Porque o empoderamento pode pautar de você dar poder. E nem todo mundo está 
preparado para ter poder. Agora eu posso fortalecer, sabe? Eu posso potencializar, eu 
posso trazer mais conhecimento. 

NILZA ROGÉRIA

Mulher, negra, artista, periférica, mãe atípica, educadora, pesquisadora social 
e coordenadora de projetos culturais. É a partir de pessoas como Carla que o mun-
do se transforma.









ROTEIRO
EP. IARA DE OLIVEIRA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

IARA

Ativista é aquele cara que tem uma causa. E ele vai lá, fecha a rua, faz não sei o 
quê, vai em Copacabana entregar rosa, não sei o quê, militante... É diário. É todo dia... 
Quando eu encontro uma jovem numa universidade particular e digo que não é, como 
que fala?, não é meritocracia, teve outras pessoas que participaram e lutam para que ele 
esteja lá, o respeito é dos outros que estudam na escola pública e que não vão chegar 
nunca ao lugar que ele vai chegar, e talvez ele vai encontrar esse jovem nas empresas, 
nas fábricas, nos comércios, e que eles precisam estar conversando e um respeitar o 
limite do outro. E militância é vida. Todas nós somos militantes de alguma forma, ou 
para o bem ou para o mal, então a militância para mim é vida, eu respiro isso.

NILZA ROGÉRIA

Iara Oliveira é muito mais que uma militante social. Suas ações sintetizam a 
determinação de alguém que transformou as dificuldades do lugar em que vive em 
ações concretas de mudança para o desenvolvimento educacional.

Eu sou Nilza Rogéria e, a partir de agora, convido você a conhecer a trajetória 
dessa mulher que não apenas sonhou com um futuro melhor, mas trabalhou incansa-
velmente para construí-lo. Da infância na Cidade de Deus à liderança em iniciativas 
sociais, Iara nos ensina como a educação, a solidariedade e a perseverança podem 



188

transformar vidas e abrir portas para um futuro mais justo. Esse é mais um capítulo 
do audiolivro “Mulher de favela”.

NILZA ROGÉRIA

Nascida em 1966, Iara Oliveira foi criada na Cidade de Deus, na zona oeste do 
Rio de Janeiro. Sua família foi uma das primeiras a se estabelecer na comunidade, 
que ainda estava em construção, após as enchentes que desalojaram muitas pessoas 
de outros bairros da cidade.

Entretanto, quando o conjunto habitacional foi entregue, as moradias ainda 
estavam inacabadas. Não havia luz elétrica, saneamento básico ou ruas asfaltadas, e 
as casas compartilhavam banheiros coletivos. Cada morador teve que construir sua 
própria realidade, com o apoio dos novos vizinhos.

IARA

Eu tenho 57 anos, sou da Cidade de Deus. Então eu vi a Cidade de Deus se trans-
formar no que é a Cidade de Deus. Quando a gente chegou lá, a minha mãe veio da 
enchente, então não tinha ainda o banheiro funcionando dentro da casa, não tinha 
luz, não tinha asfalto. Quem conhece a Cidade de Deus sabe que tem localidade 15, 
16, hoje, a gente é 18 áreas diferentes.

IARA

Quando a gente chegou tinha um banheiro coletivo onde as pessoas tinham 
que sair de casa de manhã para ir ao banheiro, para recolher água para poder levar 
para casa. Todas as conquistas na Cidade de Deus foram feitas pelos moradores, pelo 
movimento de moradores de alguma forma.

NILZA ROGÉRIA

Desde cedo, Iara viveu na pele os desafios de crescer em uma favela. A pobreza 
era extrema, mas a coletividade sempre foi uma característica marcante. Quando não 
tinha o que precisava, sabia que sempre poderia contar com os vizinhos.

E foi exatamente essa realidade que forjou o senso de solidariedade que guiaria 
sua vida, despertando nela o desejo da luta pela educação como um caminho para 
transformar vidas.

IARA

Eu fui uma criança que passei muitas limitações. Mas dessas limitações eu 
encontrei muitas pessoas. Favela tem uma coisa que é muito diferente de todos os 
lugares, né? É muito coletivo. Então quando eu não tinha o sapato para ir para es-



189

cola, eu ganhava. Quando não tinha o livro, alguém dava. Quando não tinha blusa, 
alguém dava. E eu tenho mais quatro irmãos. Eu tenho um irmão mais novo. Às vezes 
a gente precisava trocar o sapato para ele ir com o mesmo sapato. Então isso é muito 
complicado, quando você está numa sociedade onde os pobres são pobres mesmo, e 
a ideia de que você está isolado.

IARA

Educação para mim sempre foi libertador. Essa questão da libertação, de você 
poder escolher o que você vai comer, o que vai vestir, para mim sempre foi uma coisa 
que aprendi muito lá atrás, quando a gente passou muita dificuldade na família. Ti-
nha um padre na Cidade de Deus, que era o padre Júlio, era um padre holandês, e eu 
sempre achava que era alemão porque ele tinha uma barbona... Depois que ele con-
tou pra gente que era holandês. Ele sempre falava isso: “O que vocês estão ganhando 
agora não é o mês inteiro, só dá uma semana. Então vocês vão precisar estudar para 
que vocês lutem e possam escolher o que vocês vão comprar e o que vocês vão vestir.” 
Isso me marcou muito.

NILZA ROGÉRIA

Foi assim que Iara começou a militar ainda na adolescência. Ela participava de 
grupos que discutiam educação e saúde, denunciando a segregação enfrentada pelos 
moradores de favelas. A distância entre a zona oeste e a zona sul sempre foi um sím-
bolo de desigualdade. Tudo era longe e inacessível: transporte, escolas, hospitais. Foi 
essa indignação que a motivou a lutar por mudanças concretas.

IARA

A Cidade de Deus era um grupo muito grande de mulheres que cuidava de um, 
ajudava a cuidar do filho do outro. As favelas são muito solidárias. Sempre foram. 
As favelas são criadas pelas próprias pessoas e, nesse contexto que eu cresci, aprendi 
que a gente sempre precisa estar junto, trabalhar junto.

IARA

Quando eu tinha uns 15 a 16 anos, eu já estava militando. Eu fazia parte de um 
grupo que discutia educação e saúde na juventude, e a gente percebia como era com-
plicado morar em uma localidade que não tinha ônibus, não tinha acesso à educação 
de qualidade. Tudo era muito distante para chegar. Então a gente começa a sair. Nes-
se momento, a gente começa a olhar e perceber como é que a segregação das favelas 
já inicia com a distância da zona sul para a zona oeste. Quanto tempo a gente leva 
para lá. Então as primeiras militâncias que a gente fez foi por questões de saúde, foi 



190

por questões de transporte. E aí a gente foi começando a perceber que esse momento 
era importante.

NILZA ROGÉRIA

No final dos anos 1990, junto com outros jovens, Iara fundou o projeto Alfazen-
do, uma instituição de base comunitária que começou com a alfabetização de jovens e 
adultos e um pré-vestibular para negros e pessoas carentes. Havia um grande número 
de pessoas analfabetas na favela, e Iara e seu grupo acreditavam que a educação seria 
uma ferramenta fundamental para mudar esse cenário. Por isso, naquele período, além 
de mobilizar a comunidade e formar turmas para o projeto, ela terminava também 
sua formação como professora, um processo desafiador que exigia dedicação integral. 
Inspirada pelas ideias de Paulo Freire, Iara defendia uma metodologia participativa 
nas aulas, respeitando os conhecimentos prévios dos estudantes e valorizando suas 
experiências de vida.

IARA

A gente tinha uma militância muito próxima às pessoas, e o Alfazendo nasce de 
um grupo de jovens que se incomodavam porque a Cidade de Deus em 1998, quando 
a gente fez o primeiro levantamento de educação, 70% das mulheres eram analfabetas. 
A gente tinha dois grupos. Um grupo que estava indo para a universidade e queria fazer 
um pré-vestibular de negros e carentes. Eu fazia parte dessas duas discussões. Nesse 
momento a gente se dividiu um pouco e aí a gente pensou. Vamos criar primeiro o 
núcleo de alfabetização de jovens e adultos, que ainda não tinha esse nome, Alfazendo.

NILZA ROGÉRIA

O início não foi fácil. Sem recursos, eles contaram com o apoio da Igreja Anglicana, 
que cedeu um espaço para as aulas. Tudo era feito na base da militância. O projeto não 
tinha sede, nem estrutura, mas eles tinham um sonho: mudar a realidade da favela.

IARA

Nós temos 28 espaços escolares de educação, e a gente começou na igreja. A gen-
te tem uma igreja anglicana que sempre abriu as portas. A gente teve um padre  que 
sempre abriu portas para a juventude discutir formação política, e a gente pediu o 
espaço para poder começar com a alfabetização. E o legal é que a gente, em 98, nem 
tinha nome. Era só um grupo que acreditava que podia mudar o mundo a partir da 
metodologia participativa.



191

IARA

A gente trabalhava com a ideia de que você, quando está trabalhando numa 
favela, precisa ter o Plano A, Plano B, o plano C e plano D. Às vezes nada funciona, 
e você precisa estar lá.

NILZA ROGÉRIA

Em treze anos, o Alfazendo alfabetizou cerca de quatro mil pessoas. Mais do 
que ensinar a ler e escrever, o projeto transformou essas vidas. Muitos jovens que pas-
saram pelo Alfazendo hoje estão na universidade, cursando inclusive o mestrado ou 
doutorado. No entanto, o maior aprendizado para Iara e os alunos do projeto sempre 
foi a importância do trabalho coletivo.

IARA

O maior desafio era fazer com que tivesse continuidade, porque quando você não 
tem recurso, precisa que as pessoas venham fazer na militância. Alfabetização de jovens 
e adultos,  pré-vestibular, precisa de continuidade. Você não pode brincar com o sonho 
de quem quer aprender, né? Então a continuidade foi muito importante no processo. 
Porque a gente fez com que as pessoas sonhassem. Tantos os jovens que estavam lá, 
quanto quem estava aprendendo. A gente teve muita gente colaborando com o Alfa-
zendo. A nossa perspectiva sempre foi de trabalho coletivo, e é isso que nos fortalece.

NILZA ROGÉRIA

Além do impacto na educação, o projeto Alfazendo também desempenhou um 
papel importante na transformação da Cidade de Deus. Já nos anos 2000, o grupo 
atuou na criação do Comitê Comunitário e passou a liderar a Comissão de Educação 
e a Agência Cidade de Deus.

IARA

Eu tenho um marco para mim enquanto militante, já participando. Foi o Comitê 
Comunitário, que, em 2002, nós criamos. Reuniu três instituições e deu origem a uma 
construção de 618 casas na Cidade de Deus, com um projeto participativo vivo, um 
plano de desenvolvimento local que veio de dentro para fora em nove áreas temáticas, 
teve uma construção de uma agência Cidade de Deus, desenvolvimento local, em que 
o Alfazendo esteve na frente da Comissão de Educação, e também da presidência da 
agência. O mais interessante era de fato a gente abrir mão do projeto coletivo e lutar 
por políticas públicas coletivas, onde a gente deixasse registrado... E a gente teve oito 
fóruns comunitários, então a vida social da Cidade de Deus foi muito forte. Sempre 
foi. Embora a gente sempre esteja sendo segregados.



192

NILZA ROGÉRIA

Além de transformar a educação e liderar conquistas sociais na Cidade de Deus, 
o Alfazendo enfrentou um dos maiores desafios de sua história durante a pandemia 
de Covid-19. A crise sanitária expôs ainda mais a precariedade das condições de vida 
nas favelas, onde as medidas de distanciamento social e higiene eram praticamente 
impossíveis de serem seguidas, devido à falta de saneamento básico e infraestrutura. 
Diante da omissão do poder público, Iara e o coletivo “CDD Contra Covid” se mobi-
lizaram. Mesmo com uma fratura no tornozelo, Iara liderou a ação de 58 instituições 
comunitárias que se uniram para atender as 18 áreas da Cidade de Deus.

IARA

A Covid foi tão impactante, eu acho que no mundo inteiro, né, mas nos lugares 
de favela foi muito mais, porque aí caiu a ficha da gente.

IARA

Como falar para um favelado, que mora dentro de um barraco, que não tem 
saneamento, que  ele vai lavar a mão, e que ele vai se separar e vai ficar separado, 
como você faz isso, né? Nesse momento, o poder público civil se afastou totalmente 
e o movimento social teve que alcançar. Eu levei um tombo em casa. Quebrei a tíbia 
em três lugares no tornozelo. Aí botei prótese, mas mesmo assim eu continuava fa-
zendo a militância.

IARA

A gente fez um painel na praça onde, diariamente, a gente dizia quantas pessoas 
estavam contaminadas e quantas estavam morrendo na Cidade de Deus. A gente dis-
tribuiu máscara, álcool, cesta básica.

IARA

A omissão do poder público... Em dois anos faleceu em Cidade de Deus 260 
pessoas. Você pensar que cada pessoa dessa deixou pelo menos filhos, familiar, nin-
guém chorou por elas.

IARA

Só a gente que estava vendo ali todos os dias acontecendo. E muitas pessoas 
achavam muito normal, né? Esse isolamento e essa morte. A ideia de que você pode 
mudar, a ideia de que a segregação passa por isso. Primeiro você tira a identidade do 
local e da pessoa, o racismo ambiental, e depois você pode entrar para matar ou por 
bala ou por  pandemia, que não tem importância. Para a Alfazendo e para o grupo 
todo, o CDD contra Covid, a gente aprendeu muito com isso. Aprendeu a lidar com as 



193

diferenças, porque nem todo mundo concorda com a nossa metodologia. Nem todos, 
nem eu concordo, mas era para salvar vidas. Independente da minha ou de outros.

NILZA ROGÉRIA

Mesmo após a pandemia, a Cidade de Deus ainda enfrenta muitos desafios. 
A segregação e o isolamento promovidos pelo poder público só pioram a situação. 
As frequentes operações policiais afetam diretamente a vida das crianças, deixando 
milhares de estudantes fora da escola. Isso, aliado aos dois anos de pandemia, resultou 
em sérios atrasos na educação e na saúde, criando lacunas difíceis de superar.

IARA

Hoje, eu olho a Cidade de Deus, eu digo que a Cidade de Deus regrediu e não 
avançou, porque a gente está sendo isolado pelo poder público. Você tem, dia sim, 
dia não, operações policiais na Cidade de Deus. Você tem crianças... Quando acon-
tece as operações policiais na Cidade de Deus, você fica com 7 mil crianças fora da 
escola. A gente está saindo de dois anos de pandemia. Então você tem um atraso na 
educação, tem um atraso na saúde, pessoas não conseguiram fazer e talvez a gente 
nunca recupere, e é isso.

IARA

A gente está vivendo um tempo de negação de direitos, né? A gente passou 5 
anos aí com uma...

IARA

A gente tem um olhar mais duro sobre a realidade que estamos vivendo. A ques-
tão é assim, “farinha é pouca, meu pirão primeiro”.

Hoje a gente está sendo trabalhado para a juventude pensar no “eu” e não no 
“nós”. A gente precisa pensar nesse coletivo. Quem somos nós. E olhar para a frente 
e sonhar. Eu acho que quando a gente tira o sonho de alguém, a gente isola. Aí eu 
começo a pensar que o ter é mais importante do que eu ser, né? Quando você está no 
movimento social,  precisa ser e não ter. O ter fica para trás.

NILZA ROGÉRIA

Mas apesar de todos esses obstáculos, Iara mantém a esperança e o compromisso 
com a favela mais vivos do que nunca. O Alfazendo continua a ter um impacto signifi-
cativo tanto dentro quanto fora da comunidade. O projeto Eco Rede, por exemplo, é um 
dos maiores marcos da trajetória desse movimento. A proposta de educação socioam-
biental abrange desde a educação infantil até o ensino médio e alcança anualmente sete 



194

mil pessoas, passando por 28 escolas, sempre com o apoio essencial de voluntários e 
de doações da comunidade e parceiros. O objetivo é transformar essas iniciativas em 
políticas públicas permanentes, garantindo direitos e não apenas oferecendo ajuda.

IARA

Nós somos movimento social. Nós não somos uma ONG. É só porque ser uma 
ONG é mais fácil. Ser movimento social é discutir políticas públicas, porque o Eco 
Rede e o Alfazendo não querem substituir as políticas públicas. A gente faz projeto 
demonstrativo para virar uma política pública. O pensamento da gente é sempre isso. 
É a gente que paga imposto, então, tudo que a gente faz é para cobrar direitos. E não, 
a gente não faz favor para ninguém. A gente garante o direito de alimentação, a gente 
garante o dinheiro direito de educação. Então eu diria que sempre  a gente deve pen-
sar que, quando fizer uma doação,  está garantindo direito e não ajuda só pela ajuda. 
A ajuda é de qualquer maneira.

NILZA ROGÉRIA

A escuta ativa e consequente compreensão das necessidades da comunidade é o 
alicerce de todas as ações de Iara. No Alfazendo, a liderança é coletiva, e o trabalho 
fundamentado na ética, honestidade e no respeito mútuo.

IARA

Todas as vezes que você vai numa favela, não vai propondo. Você vai primeiro 
ouvir as necessidades e se precisa da sua ajuda mesmo.

IARA

Tem uma hora que você tem que diferenciar. Você não vai conseguir salvar todo 
mundo. Vai ver muitas coisas acontecendo e não há poder para mudar, mas você vai. 
Uma coisa que me deixa bem tranquila, eu faço enfrentamento sempre, mas primeiro 
preciso estar viva, e estar viva é saber aonde você entra, com quem você entra, e aonde 
você faz parceria. Eu diria que “eu fazendo” não existe. Somos “nós”. Temos 26 anos 
de existência, então muitos jovens já passaram por por lá.

IARA

Às vezes as pessoas precisam ter alguma liderança. Ter alguém na frente. A gen-
te acredita que quando tem alguém na frente, tem sempre quem aponta, né? Como 
a gente trabalha muito coletivo, uma coisa que a gente nunca faz é induzir o outro a 
fazer qualquer coisa. Tudo que é nosso a gente planeja junto e avalia junto e tá junto. 
Às vezes isso te dá muita solidão, porque não é todo mundo que é ético, que acredita 
no que a gente faz. A gente precisa provar todo dia que a gente é honesto, porque a 



195

gente é uma instituição de base comunitária. Ter uma instituição de base comunitária 
fecha muita porta.

NILZA ROGÉRIA

Essa escuta ativa é exatamente o que Paulo Freire pregava em sua filosofia de 
educação. Ele acreditava que a verdadeira educação só acontece quando respeitamos 
os saberes do outro e estabelecemos um diálogo aberto, onde o conhecimento circula 
e se constrói de maneira coletiva. 

IARA

Favela sempre foi autônoma. Se a gente quer água, a gente tinha que puxar o 
gato. Se a gente queria luz, a gente faz o gato. Se você quer fazer uma casa,  precisa 
fazer mutirão de material. Então a construção da favela é mobilizadora por si e Paulo 
Freire fala de uma coisa que as pessoas não querem ouvir: a garantia de direito, que 
você precisa respeitar o conhecimento prévio do outro, que você não pode determi-
nar para o outro o que ele quer, o que ele não quer e a ideia de você pegar uma jovem 
que tem sonhos.

IARA

É olhar o outro igual a você. Pode ter os seus diplomas, mas você vai ter que 
trabalhar com analfabeto, e  ele constrói uma casa e você não, então a ideia do poder 
está justamente na educação e na comunicação.

NILZA ROGÉRIA

O compromisso com a educação e o respeito mútuo são praticados por Iara não 
só no Alfazendo, mas também no seu dia a dia. Nas batalhas cotidianas, ela encontra 
o equilíbrio entre a firmeza exigida por seu papel e a sensibilidade necessária para 
acolher e apoiar os outros.

IARA

A gente quer garantir direitos, a gente não quer ajuda. Só isso. Inclusive para 
mim, como professora, eu sou a minha fé, né? É que também me deixa em pé, eu sou 
de matriz africana. Eu sou descendente indígena e negro. Eu sou candango, então a 
minha fé me levanta todos os dias, porque acredito muito na força da terra, da natureza.

IARA

Trabalho é complicado porque você  precisa ser dura. Você também precisa 
passar a mão, segurar na mão quando percebe que a pessoa está nervosa. Alguém 
precisa segurar na minha mão também, então os jovens seguram muito na minha 



196

mão. Quando eu falo jovem,  é jovem de 35, 40 anos, porque eu acho que juventude 
não vem da idade. Você é. eu Eu acredito muito, interessante, né?

NILZA ROGÉRIA

Mais do que ensinar, o papel de Iara tem sido o de inspirar e incentivar os jovens 
a enxergarem o poder do coletivo. 

IARA

Eu sou só mais uma pessoa dentro do contexto da história. É isso. Em 13 anos 
de alfabetização de Jovens e Adultos, o Alfazendo alfabetizou 4 mil pessoas na Cida-
de de Deus. Então, não é porque a gente é diferente, é melhor do que qualquer outra 
instituição, a gente entende que o fazer está no respeito ao conhecimento prévio das 
pessoas. Ninguém sabe nada, ninguém nasce sabendo. As pessoas vão  transforman-
do o seu conhecimento. Eu acredito que o maior impacto que o Alfazendo faz é na 
juventude, porque a gente tendo ou não tendo recursos, os jovens estão lá no Alfa-
zendo com a gente.

NILZA ROGÉRIA

Mulher, resiliente, mentora e transformadora, Iara é a força motriz do Alfazendo. 
Sua história é a história da Cidade de Deus: uma luta constante, movida por solida-
riedade, resistência e fé na educação.







ROTEIRO
EP. LUA CASTRO DE OLIVEIRA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA” 

LUA

A primeira vez que ganhei um livro foi Boa noite ratinha. Quem deu foi mi-
nha madrasta, Simone. E foi a primeira vez que ganhei um livro. Mas a minha mãe 
sempre leu para mim, desde que eu era pequena, e, depois que eu aprendi a ler, eu lia 
para ela, e acho que foi isso que fez eu me apegar, foi a minha família. Incentivo, né, 
acho que foi isso. 

LUA

Ler é muito bom. Faz você viajar para outros lugares. Eu sempre digo que quem 
lê vive mil vidas. Acho que o que me pega muito é que ler instiga muito a imaginação. 
Então isso me pegou demais, eu gosto muito de me imaginar nos livros. Acho que 
foi isso. Eu comecei a ler, o primeiro livro grande que li mesmo foi O diário de um 
banana, e eu comecei a me ver dentro da história, então eu amei, foi uma experiência 
maravilhosa, e depois disso só foi mais e mais livros. 

NILZA ROGÉRIA 

Era uma vez, no Mundo da Lua, uma menina de 12 anos chamada Raissa Luara 
de Oliveira. Também conhecida como Lua, a menina era apaixonada por histórias e 
livros. Desde pequena, foi incentivada por sua família a praticar, ouvir e dar voz a essa 
paixão. E foi justamente ouvindo seus sonhos que a pequena grande sonhadora decidiu 



200

que precisava espalhá-lo, principalmente para as outras crianças. Ela queria mostrar 
que os livros têm na verdade o poder de transformar vidas, um poder que ninguém 
pode tirar. Com ajuda de seus pais, Lua criou aos 12 anos a primeira biblioteca comu-
nitária do seu “Reino Encantado”, ou, melhor dizendo, da Ladeira dos Tabajaras, em 
Copacabana, no Rio de Janeiro. Assim nasceu o Mundo da Lua, a menina que hoje 
tem 17 anos e segue espalhando livros por aí.

Esse é mais um capítulo do “Mulher de favela”. Eu sou Nilza Rogéria Nunes e 
agora vamos conhecer mais um pouco da história de Lua. 

NILZA ROGÉRIA 

Foi em 2019, após uma visita à Bienal do Livro, que Lua percebeu quantas crianças 
pobres, moradoras de favela e de bairros periféricos, não tinham condições de comprar 
livros. Ela não conseguiu aceitar o fato de que outras meninas e meninos como ela 
não poderiam se apaixonar pela literatura. E foi nesse momento que ela, escondida de 
sua mãe, Fátima de Oliveira, decidiu pedir na internet doações de livros para montar 
uma biblioteca comunitária. 

LUA

Quando criei a biblioteca, foi uma coisa muito espontânea, então eu não tinha 
ideia, não parei pra pensar em momento nenhum. Eu peguei, gravei um vídeo e pos-
tei na internet pedindo livros, de doação, pra gente montar a biblioteca lá na minha 
comunidade. Só que esqueci uma parte muito importante, as estantes, porque eu não 
pedi estante, não pedi nada. Só pedi livros. Em 4 dias chegaram mais de 2 mil e qui-
nhentos livros na associação de moradores,  onde foi a primeira biblioteca “Mundo 
da Lua”. E a gente não tinha recurso nenhum para comprar estante, material didático, 
então fizemos uma campanha e, com isso, a gente foi reciclando as coisas. E com isso 
foi a montagem da primeira biblioteca comunitária do morro Tabajaras. 

NILZA ROGÉRIA 

Lua não limitou suas ações apenas ao seu Reino Encantado, na Ladeira dos 
Tabajaras. Uma experiência marcante pra ela foi durante uma festa de páscoa que 
organizou em uma comunidade muito humilde, onde as crianças não costumavam 
ganhar chocolates nessa data. Ela e sua família foram até lá e, sem ajuda externa, 
compraram 100 caixas de bombom e distribuíram para as crianças. Além disso, eles 
também doaram livros e realizaram algumas atividades como contação de histórias 
e brincadeiras. Esse foi um dos momentos mais especiais para Lua em sua atuação 
comunitária. Desde o processo de criação da biblioteca até agora, Lua contou prin-



201

cipalmente com a família como rede de apoio, mas aos poucos outras pessoas foram 
chegando, conhecendo e apoiando o projeto. 

LUA

Eu acho que as pessoas que me inspiraram. Minha mãe me apoiou muito, meu 
pai, minha família toda foi nessa comigo, a Tia Vanessa quem me levou pra bienal. 
Foi a tia Vanessa, no início do projeto, quando eu executei tudo isso, essa doideira, 
essa loucura. Foi na Bienal. E quem me levou pra Bienal foi a tia Vanessa. Ela é uma 
pessoa muito importante também. A presidente da associação de moradores na época 
também super apoiou a gente, que foi a Vânia. A gente nunca teve nenhuma ajuda fi-
nanceira e, querendo ou não, muitas pessoas, até da minha comunidade, não apoiaram 
o projeto. A gente sempre vai ter pessoas que nos apoiam e pessoas que não apoiam. 
Umas das pessoas mais marcantes que conheci foi a Fernanda Montenegro, que me 
deu parabéns e falou para eu continuar. 

LUA

A Elza Soares também é uma pessoa maravilhosa Eu a conheci quando a gente 
foi fazer uma entrevista na Ler e ela estava lá. A gente se conheceu, ela é um amor, eu 
tenho um livro lá em casa que ela autografou para mim. 

NILZA ROGÉRIA 

Aos poucos, o Mundo da Lua foi se estendendo a outros espaços e deixou de 
ser só uma biblioteca comunitária para se tornar um projeto social, alcançando até 
mesmo escolas. 

LUA

Eu lembro que tenho uma pessoa muito importante, até para a montagem da 
biblioteca, O Mundo da Lua, lá nos Tabajaras, uma amiga minha e da minha mãe. 
Ela pediu para eu fazer uma videochamada com a turma dela, ela é professora. E eu 
super topei. A gente foi fazer a videochamada e eram só crianças, acho que de 4 e 5 
anos, no primário ainda. A gente fez uma brincadeira... 

LUA

“Se vocês daqui a 2 meses já estiverem lendo, eu vou mandar livros para todo 
mundo.” Gente, bateu 2 meses, a tia Vanessa ligou para minha mãe e falou: “Fátima, 
a Lua fez uma brincadeira com as crianças e todas elas já aprenderam a ler.” 



202

LUA

Foram 13 alunos e todos já estavam lendo, e a gente fez uma videochamada com 
todos. Eles leram os livros para mim, porque ela foi lá, a Vanessa, foi buscar os livros 
e mandou vídeo deles lendo os livros, agradecendo. Então eu acho que é muito im-
portante incentivar as crianças, e eu acho muito legal quando consigo ver o impacto 
que a sala de leitura, a biblioteca que a gente conseguiu montar, o impacto que está 
dando na vida dessas crianças. 

NILZA ROGÉRIA 

Além de ensinar crianças a ler e a gostar de livros, o Mundo da Lua ajuda os 
pequenos a visualizar opções de futuro, a partir do momento em que mostra a eles 
outros mundos através da leitura e do conhecimento. Lá é um lugar onde as crianças 
podem descobrir e aprender seus talentos. 

LUA

Eu sempre digo que é muito bom a gente participar de projetos sociais, até pra 
você descobrir um talento seu. Mas o que eu quero hoje é formar leitores, porque acho 
que ler é muito importante, é muito divertido. Eu não sei como alguém pode se inspirar 
em mim, ainda estou descobrindo isso, mas eu sempre digo que quero formar leitores, 
então essa é a melhor forma que alguém poderia se inspirar em mim. 

LUA

Eu sempre falo isso. Eu acho muito importante formar leitores. Eu acabei de falar 
isso, então acho que o que eu mais adoraria ver é minha comunidade toda lendo. Hoje 
em dia já vejo algumas amigas minhas, que não liam, lendo, e outras que já liam, mas 
hoje em dia leem muito mais. Acho que o que eu gostaria de ver é todas as crianças 
lendo, porque hoje em dia a gente vê muita criança que não lê nada, não gosta de ler. 
Mas ainda não encontrou, vamos dizer assim, o alvo delas. Porque todo mundo ainda 
não encontrou um livro que goste mesmo. Eu gosto de ler romance, vamos dizer as-
sim, você pode gostar de ação. Então eu sempre digo isso, a gente tem que encontrar 
um tipo de livro que goste. E isso também tem que ser incentivado nas escolas, e hoje 
em dia falta muito isso. Hoje em dia é usado como objeto de castigo, então você acaba 
associando a uma coisa errada. 

NILZA ROGÉRIA 

A proposta de Lua é ajudar as crianças não apenas a lerem, mas a terem amor 
pela leitura. Hoje, o Mundo da Lua cresceu e conta com 120 salas em várias favelas 
do Rio de Janeiro e outros cinco estados brasileiros. 



203

LUA

Eu acho isso muito importante, esse incentivo à leitura, e o que eu quero para 
o futuro da biblioteca em si é isso, que a gente consiga abrir novas bibliotecas, que a 
gente tenha mais crianças e que tenha mais livros nas escolas, e que sejam incentiva-
dos. A gente já abriu algumas bibliotecas em escolas.

LUA

Faço isso porque gosto, mas é muito triste a gente ver que o Estado está ali 
podendo ajudar e não ajuda. O Crivella me chamou, eu lembro disso como se fosse 
hoje, porque achei que ia ser presa, porque chegou uma moça lá. Eu tinha acabado 
de descer, porque eu morava lá em cima do morro, aí eu desci, entrei na associação 
de moradores, na biblioteca, e estava pronta para ir para a escola. Aí tinha uma moça 
e um moço me esperando, e a Vânia virou pra mim e minha mãe e falou: “Ah, Fáti-
ma,  a Lua hoje não vai poder ir pra escola porque eles estão aqui e vão levar ela lá no 
palácio para conversar com o Crivella e tudo mais.” Aí eu fiquei assim “meu Deus, o 
que eu fiz, o que eu fiz...” Cheguei lá e a gente conversou, e ele prometeu mil e uma 
coisas. Até hoje nada, né, normal, político é normal. Mas é muito triste você esperar 
que alguém ajude e não ter nada. Hoje em dia eu faço porque gosto muito, mas o Es-
tado deixa a desejar sim. 

NILZA ROGÉRIA 

Vocês devem estar se perguntando como nossa Lua consegue conciliar toda sua 
rotina de uma adolescente no ensino médio com as atividades de uma líder comuni-
tária, né? Existe uma força motora que faz ela conseguir realizar tantas demandas: a 
paixão pelo mundo de possibilidades que criou. 

LUA

Eu não acho que seja tão difícil, porque é uma coisa que eu gosto, então saio da 
escola, vou para a biblioteca, fico lá, tenho meus cursos, faço curso online, curso de 
inglês, faço teatro, então depois dos cursos volto para a biblioteca. Mas os finais de 
semana são livres, então me divirto bastante com meus amigos. É, eu não sei como 
consigo conciliar tanta coisa, mas como isso foi desde nova, já me acostumei. 

NILZA ROGÉRIA 

Diante dessa história de determinação, coragem e imaginação, Lua nos deixa 
um conselho: “Não desistir mesmo porque querendo ou não eu já pensei em desistir 
algumas vezes, porque estudo, faço curso, tenho a biblioteca. Mas acho que são só esses 
dois mesmo, acreditar em você e não escutar o que as pessoas falam, e não desistir. 



204

LUA

Já recebi muitas mensagens das pessoas agradecendo por ter montado a sala 
de leitura, por ter incentivado, inclusive eu e minha mãe fomos em um abrigo de 
meninas e foi muito especial, pois conhecemos várias meninas. Eu incentivei mui-
to elas e um dia desses uma delas falou: “Oi, tudo bem, agora tenho minha casa 
própria, to montando a minha vida direitinho.” Acho isso muito especial. E lá no 
Tabajaras, as minhas crianças da biblioteca, que tem quase a minha idade mas eu 
chamo de crianças, a gente tem várias regras, e uma delas é não falar palavrão, e 
elas falam muito hoje em dia, as vezes fico muito chocada porque elas falam muito. 
Mas elas estão muito educadas, sabem conversar, sabem resolver seus problemas 
na conversa e não precisam de agressão. Acho que a violência dentro da biblioteca 
mudou muito e fora também, né, porque quando você começa a praticar uma coisa, 
você leva pra sua vida inteira. 

É muito difícil lidar com tantas crianças. Lá, somos 50. Então a gente fez uma 
moeda falsa e começou a recompensar essas crianças com as boas ações que elas faziam. 
E uma vez por mês a gente tinha um adesivo marcado, porque a gente recebe muita 
doação, e essas doações são brinquedos e lá não tem lugar pra guardar. Então a gente 
bota em cima do balcão e as crianças iam lá, viam o que elas queriam, pagavam pra 
mim e eu tinha que dar troco. Acho que a melhor coisa que a gente fez foi criar isso, 
porque elas começaram a ter uma responsabilidade até mesmo financeira. 

NILZA ROGÉRIA 

Além da sala de leitura, antes da pandemia, o Mundo da Lua chegou a abrigar 
aulas de teatro, música e dança, mas essas atividades tiveram que ser interrompidas por 
causa da Covid. Esse é um plano que está no radar de Lua para voltar a ser realizado. 

LUA

A gente quer voltar com essas aulas. Estamos conversando com pessoas, con-
tação de histórias, e temos outras salas de leitura montadas que têm seus próprios 
responsáveis, mas sempre que a gente pode a gente vai lá visitar, leva alguma coisa, 
faz alguma contação de histórias. Um evento bem legal. Eu tenho vontade sim de ter 
outros pontos, mas acho que não agora, porque tenho muita responsabilidade, e ainda 
mais agora que estou acabando a escola.

NILZA ROGÉRIA 

Lua conta que também teve que encarar desafios, como a própria vergonha, e 
sair de sua zona de conforto. Para ela, uma das coisas mais difíceis era ser uma ado-
lescente em um ambiente quase inteiramente de adultos, mas isso não a intimidou. 



205

LUA

A minha família é muito grande, então eu sempre tive que estar no meio dos 
adultos e no meio das crianças. Eu sei conciliar isso muito bem, desde pequena eu 
tenho muito tio, muita tia, muito primo, então sempre conciliei isso. Mas o que eu 
sentia muita falta em evento, porque vou em muitos eventos, era crianças, porque às 
vezes eu era a pessoa mais nova. Imagina, só eu com 12 anos num evento, então eu 
ficava muito perdida. É porque depois veio a pandemia, então isso durou 2 meses. Isso 
foi bem impactante pra mim, porque não tinha criança pra conversar, mas eu sentia 
falta daquilo, sabe, de ter alguém da minha idade só pra eu me sentir bem naquele 
local. Mas depois de um tempo passei a não ligar mais. De vez em quando encontro 
uma amiga ou outra, até porque surgiram mais adolescentes nesse meio da leitura, 
da cultura, então acho isso muito importante, a gente sempre levar os adolescentes 
pra cultura, literatura. Porque as pessoas fazem questão de falar “olha a Lua, ela é a 
pessoa mais nova daqui”, então eu tinha aquela responsabilidade, como pessoa mais 
nova, de não errar. Era isso que eu tinha medo. 

LUA

A minha mãe sempre fala que nunca vão poder roubar da gente o saber, sua 
sabedoria e o que você sabe. E você aprende isso através dos livros. 

LUA

Eu acho que a importância dos livros hoje para mim, o significado, é você apren-
der. Livro é aprendizado e você vai sempre aprendendo com um livro novo. 

NILZA ROGÉRIA 

Hoje Lua está no segundo ano do ensino médio e, além de sonhar com a bi-
blioteca, no seu Mundo da Lua particular ela quer fazer um intercâmbio e cursar a 
faculdade de medicina. Ela vem estudando cada vez mais para tornar esses planos 
realidade. Afinal, para ajudar outras crianças a seguir e muitas vezes descobrir seus 
sonhos, é preciso sonhar também.

Esse foi mais um capítulo do “Mulher de favela”. Até o próximo.









ROTEIRO 
EP. PALOMA GOMES

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

PALOMA

Porque inicialmente na favela é muito através da troca, porque é como a Marielle 
falou, não existe falar sobre política ou fazer política ou ter atuação na educação com a 
barriga vazia, entendeu? Não tem jeito. Então as pessoas estão em busca do delas, elas 
estão em busca daquilo, o que elas precisam, necessitam, necessidade básica. O que 
elas nem deveriam estar orrendo atrás, elas deveriam ter isso garantido, mas é devido 
à falta. A gente precisa fazer essa troca, não dá para chamar simplesmente para uma 
roda, e também é isso, né? Tem que saber que roda você apresenta para essas pessoas.

NILZA ROGÉRIA

Paloma Gomes é uma força ativa no território de Manguinhos, na Zona Norte 
do Rio de Janeiro. A trajetória como educadora e líder comunitária é um exemplo de 
como a união entre cultura, educação e ações coletivas pode gerar impacto positivo. 

Eu sou Nilza Rogéria, e convido você a conhecer a história dessa  mulher que 
dedica a vida à defesa de direitos e à luta por uma comunidade mais forte e solidária. 
Esse é mais um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”.



210

NILZA ROGÉRIA

Paloma da Silva Gomes é cria de Manguinhos e encontrou na igreja o primeiro 
passo para se formar como líder. Durante a infância e juventude, atuou com os jovens 
e, em meio ao canto e à dança desenvolveu habilidades como oratória e liderança social. 
Na igreja, Paloma também encontrou a amizade que, anos mais tarde, se tornaria um 
ponto de conexão com o Balé Manguinhos.

PALOMA

A minha infância se deu na igreja. Eu fui durante muitos anos, até o início da 
minha juventude, da igreja. Fui líder de jovens inclusive. Eu pregava, cantava, dança-
va. E um dos meus encontros com o balé Manguinhos também se deu por conta da 
igreja, porque a Daiana era da mesma igreja que eu. A Daiana foi a fundadora do balé 
e a gente sempre teve essas questões de ter contato com a população. Porque a igreja 
funciona como um espaço social também de formação, também de oratória, como um 
todo dentro do território, apesar de ser um campo muito conservador. Mas é o início 
para muita gente dentro da favela, que se encontra dentro desse campo conservador 
e aos poucos, com conhecimento, com as formações, a gente vai se encontrando e 
se deparando com as críticas, a forma de como se desenvolve essa relação dentro do 
território. E aí a gente vai procurando os nossos caminhos.

NILZA ROGÉRIA

Graças ao emprego do pai em uma empresa que fazia parte da divisão de mo-
vimentações aeroportuárias do grupo Varig, Paloma teve a oportunidade de estudar 
em uma escola privada, onde cursou até o segundo ano do ensino médio. Ela seguiu 
para o magistério e se formou professora. Embora a escolha não tenha sido planejada, 
Paloma encontrou nesse caminho um propósito que transformou sua vida.

PALOMA

Depois fui para uma formação em magistério no Heitor Lira, que fica ali na Pe-
nha, e foi a conclusão da minha formação como professora. Como o magistério foi dali 
que surgiu, não foi uma opção propriamente dita eu vou escolher ser professora, mas 
foi um caminho, é possível encontrar na vida e eu sou muito grata por isso até hoje 
eu atuo nessa profissão. Sou professora há quase 19 anos. Iniciei como recreadora no 
município do Rio à época ainda não era professora. Depois fui para a creche Fiocruz, 
dentro da Fiocruz, lotada no polo ali de Manguinhos. Depois fui para o IFF, que é 
outra unidade da creche Fiocruz, que funciona no Flamengo. Logo depois passei no 
concurso e para atuar em Manguinhos como professora, dentro das creches munici-
pais, que é onde eu queria realmente estar. 



211

NILZA ROGÉRIA

Paloma Gomes atua há 19 anos na educação. Ao longo desse tempo, ela percebeu 
o desafio de formar pessoas críticas e protagonistas de suas histórias. Para a professora, 
a educação é uma responsabilidade muito grande, principalmente quando se trata de 
culturas da favela. Mesmo diante dos problemas do ensino tradicional, Paloma acredita 
no poder da educação para construir saberes e transformar realidades.

PALOMA

É complicado. Você entra em várias contradições internas que desafiam a gente, 
causam um incômodo. Você acaba também se frustrando. Porque acha que vai en-
contrar ali um espaço incrível, que vive Paulo Freire, que vive Vygotsky, Piaget e tudo 
mais. E não é exatamente assim. A gente ainda encontra muitos desafios internamente, 
muitos debates, é um trabalho de formiguinha. É o trabalho de formação que a própria 
educação sempre fala. Os professores também nunca deixam de aprender, então, ainda 
estamos formando professores, e dentro do território de Manguinhos. Isso causa um 
impacto muito maior na minha vida enquanto militante, porque a cultura da nossa 
favela não é vista como uma cultura, não é vista como algo vivenciado. É algo que 
acreditam que tem que trazer coisas de fora para trabalhar ali dentro, para mostrar 
uma outra forma de apreender a vida. Isso acaba atrapalhando bastante, porque a 
vivência fica um pouco de escanteio.

PALOMA

Eu sou uma professora que trabalha com todas essas questões da favela. Tento 
inserir isso dentro do meu espaço, mas nem sempre a gente tem força suficiente para 
poder mudar de uma hora para outra. A gente vai de acordo com a gente. A gente 
adoece mesmo, isso já foi motivo, antes da terapia, de questões de adoecimentos.

NILZA ROGÉRIA

A educação sempre foi um ponto central na vida de Paloma, mas foi em 2014, 
quando se tornou docente na rede pública de ensino do município do Rio de Janeiro, 
que sua militância ganhou novo impulso. Durante uma greve de professores, ela co-
nheceu Marielle Franco, que teve um impacto profundo em sua trajetória. Com ela, 
Paloma passou a enxergar a favela de outra maneira e percebeu a importância de se 
organizar coletivamente e encontrar sua voz no caminho da luta por direitos.

PALOMA

Minha militância orgânica na favela, com atuações nos movimentos sociais e 
nos projetos, se deu quando entrei para o município do Rio. Conheci o SEPE, que é o 
sindicato dos professores. Isso lá em 2014. Eu já entro no município do Rio fazendo 



212

greve, todo mundo falando “você tá maluca, tá no probatório”, eu falei “eu entrei 
para poder fortalecer”. Valeu os meus direitos e vamos lá, e fiz uma greve de mais ou 
menos dois a três meses. Nesse período eu conheço uma galera que é militante do 
partido PSOL. E conheço Marielle Franco. Foi desse encontro que até hoje eu posso 
dizer que a gente se colocou lá e permanece por conta desse encontro. Porque apesar 
de eu ser do território, apesar de eu ter nascido, sido criada, ter todo o conhecimen-
to de vivências, experiências, lá, a parte de organização se deu através do partido e 
através dela. Foi uma ligação que a gente teve logo no início, ela falou assim, “você 
conhece sua favela. Você já andou por aí, já viu? Quem são? Quais são os coletivos, 
quem são as pessoas que atuam, como que se dá a movimentação de Manguinhos”, 
entendeu? “Vai andar, Paloma, anda”, aí vamos embora, pega as coisas... “A primeira 
tarefa é essa, você ir conhecer as pessoas”, e aí eu fiz mesmo, saí de casa com o telefo-
ne, ainda falando com ela, e fui conhecer o que tinha em Manguinhos, cantando as 
coisas. E fui falando também com algumas pessoas que eu já conhecia, que já eram 
militantes. Porque inicialmente também como professora, eu tinha um sonho de fazer 
algo dentro daquele território pelas crianças ou pelos adolescentes ou por jovens e tal, 
mas eu não sabia como tirar isso da cabeça, do papel para a prática. Então ela me fez 
conhecer toda a galera militante do território, que inclusive, quando eu chegava, eles 
não me conheciam na época. Eram uma parte, conheci outra parte, e eles falavam 
assim, “mas quem é você?”, “tá vindo com o pessoal da Marielle?”. Eu falei assim, 
“não, eu sou nascida aqui”.

É o PSOL, mudavam porque achavam que eu tava vindo de fora para fazer al-
guma coisa ali. 

NILZA ROGÉRIA

Marielle Franco vive, e seu legado está em cada ação, cada projeto, no convívio 
com a comunidade e no fortalecimento da luta por direitos. Mesmo após sua morte, 
ela continua a ser uma inspiração para que Paloma acredite nos jovens, nas crianças, 
na política feita com o coração e na missão de transformar seu território.

PALOMA

Eu encontro bastante o legado de Marielle em tudo que eu faço, porque foi 
com ela que eu pude enxergar, ver a menina Paloma. Nascida e criada no território, 
conhecendo toda a favela, como se fosse uma apresentação, novamente ali para mim. 
Tudo o que eu pude vivenciar, ouvir do trabalho dela, fazer junto com ela, ter todo 
o apoio que ela fornecia para a gente ter as atividades dentro do território... isso foi 
de suma importância em toda a minha trajetória dentro da favela. Não consigo ver 
algo que possivelmente eu esteja fazendo que não tenha algo relacionado com aquilo 



213

que ela acreditava. Ela era uma militante. Eu vou falar enquanto militante. Não vou 
falar enquanto vereadora oriunda de favela. Igual a mim, igual a tantas outras que 
são sementes. Ela acreditava nas crianças, nos adolescentes, nos jovens, acreditava 
nos movimentos sociais, acreditava no diálogo com eles, na formulação de políticas 
públicas em conjunto, em coletivo com aquela galera que tem que pisar no território 
mesmo e tem que estar presente.

PALOMA

Não tem outra referência assim para mim até hoje.  Claro, tem outras pessoas do 
campo político do território que são grandes referências, são pessoas maravilhosas.  
Com impacto mesmo na Paloma moradora e professora do território, uma militante 
aventureira, desbravadora, guerreira, sei lá... maluca.  Esse marco tem o nome dela.

NILZA ROGÉRIA

Ao longo de sua jornada, Paloma foi se conectando com pessoas importantes. 
Em 2016, conheceu edilano cavalcante, que na época era o coordenador do fala Man-
guinhos, um veículo de comunicação comunitária da favela de Manguinhos. O jornal, 
que circulava por diferentes espaços do território, se tornou um verdadeiro alto-falante 
da comunidade, ampliando a voz dos moradores e refletindo a luta pela cidadania e 
direitos humanos. Paloma se uniu ao fala Manguinhos como colunista, trazendo temas 
críticos sobre educação e políticas públicas. Hoje, ela faz parte do conselho do veículo.

PALOMA

O Fala é essa ponte de jornal que a gente tem de comunicação dentro do territó-
rio entre os moradores e as lideranças, representatividades, instituições. É um espaço 
bem amplo, que fala sobre todos os assuntos. Minha atuação se deu por estar inician-
do um processo de liderança dentro do território, e fui convidada para ser  colunista 
por ser professorao. A gente trazia temas de educação até mais críticos, de coisas que 
aconteciam ali, de políticas públicas que não estavam em funcionamento dentro do 
território, trazendo essa aproximação de um conhecimento político, porque, quando 
se fala em política, logo se faz um link com algum partido. Mas a gente tenta desmis-
tificar isso e tenta tirar esses mitos que rodeiam a política. Política é o valor do arroz, 
quando a gente vai comprar no mercado, é o filho na escola, que não tem o sapato, 
que não ganhou o uniforme, que não tem isso que tá faltando, a merenda. Tudo isso 
é político, né? A nossa vida, respirar, já é política.

NILZA ROGÉRIA

Criado em 2016 como uma resposta às enchentes recorrentes em Manguinhos, 
o Manguinhos Solidário se tornou um marco na mobilização do território. Paloma 



214

assumiu um papel essencial na rede, atuando ativamente nas ações de ajuda durante 
as crises. Hoje, como coordenadora do projeto, ela reforça o compromisso de trans-
formar adversidades em soluções coletivas.

PALOMA

Manguinhos Solidário. Ele nasce ali por volta de 2016. Enchentes que assolavam 
o território de dois em dois anos. A gente tem sempre dois anos seguidos, não sei o 
que acontece no universo. Geografia,  enfim. A ciência explica. Mas não é, com chuvas 
assim muito fortes, torrenciais, e rios não dragados. Manguinhos é uma bacia. É uma 
das bacias que a gente tem no município do Rio de Janeiro. A água escorre toda para 
o território. Então ali é um foco de alagamentos gigantescos. Devido a isso, a gente 
já nessa movimentação, nessa união. No início do ano a gente se reuniu e aí o nome 
surgiu de “solidariedade” ManguinhosSolidário. Foi assim mesmo, de boca, de fala, 
uma organização bem orgânica, bem raiz. Que não tem tantas formalidades. Não tem 
até mesmo tanta organização. Na verdade a gente fala que é uma das melhores organi-
zações, até do que prefeitura, governo, qualquer interferência do Estado no território, 
porque nós somos dali, conhecemos tudo. Mas era meio desorganizado porque era o 
início, era só a mesma galera com vontade de fazer coisas e de atuar. A gente começou 
a fazer uma parceria com a galera que era do trabalho da saúde, da Clínica da Família 
ou gentes comunitários.

PALOMA

As frentes que a gente atua é mais em Manguinhos, pelo conselho comunitário. 
Existem vários projetos e vários movimentos que acontecem ali, várias frentes. Tem 
o CGI, conselho, ballet, a Norma com o projeto Marias, sobre educação especial, tem 
o Fala Manguinhos,o jornal. São várias ações que acontecem dentro do território e 
que se reúnem no conselho comunitário. Quando a gente precisa de todo mundo, faz 
a chamada para o Manguinhos Solidário, para as ações, e tudo é no conselho comu-
nitário que a gente se organiza. Então basicamente tá todo mundo muito inserido em 
quase tudo, e no que a gente não está inserido a gente faz. Apoio meio que indireto, 
mas não tem uma separação do território, do que a gente deixa de fazer ali.

NILZA ROGÉRIA

Em 2019, Paloma contribuiu na criação da cartilha de prevenção à violência 
armada em Manguinhos. Um projeto de cooperação social da Fiocruz, coordenado 
por Leonardo Bueno. A iniciativa buscava orientar os jovens da favela sobre como 
agir durante abordagens policiais, a fim de reduzir conflitos e promover seguran-
ça no território.



215

PALOMA

A cartilha foi um projeto de dentro da Fiocruz, da cooperação social. O Léo 
Bueno foi o responsável na época de formulação. Foi mais uma forma que a gente 
encontrou de tentar dialogar mais diretamente com a favela, com os jovens propria-
mente ditos, de como se comportar diante de um policial quando eles são abordados, 
com abordagem policial, de tentar amenizar, porque na verdade qualquer favela é vista 
como território inimigo, né? A polícia não entra na favela pra… “Boa tarde. Boa noite.
Bom dia”. Já entram atirando. Em qualquer território de favela é isso que acontece. 
Em Manguinhos, acho até que é um ponto, que as pessoas falam assim, “Ah, a gente 
aqui tem tiroteio pontuais”. O que que são tiroteios pontuais? É tiro. Que se encon-
tra naquele momento ali entre a gente, armados, e os policiais, e aí troca tiro, tipo 10 
minutinhos, acabou, tudo voltou ao normal e tal. Só que eu acho isso mais perigoso. 
Porque são encontros recorrentes, que acontecem com bastante frequência e não têm 
uma situação determinada. Tipo assim. Ah, vai ficar aqui durante duas horas, então 
duas horas eu não saio de casa. Não é muito pontual. Às vezes tá no ponto do ônibus 
ou foi ao mercado. Essas coisas acontecem muito. Tem sempre muita gente na rua, né.

NILZA ROGÉRIA

Em 2020, com a chegada da pandemia de Covid-19, Paloma enfrentou o maior 
desafio de sua trajetória. Na linha de frente, ela se dedicou a atender as famílias de 
Manguinhos, mobilizando ajuda e recursos em um cenário de incertezas. Nesse pro-
cesso, contou com o apoio de Cadu, um militante local que disponibilizou seus veículos 
e seu tempo para auxiliar na distribuição de doações. Com uma rede de apoio parcial, 
Paloma assumiu grande parte do trabalho nas ruas. Os desafios eram imensos: muitas 
pessoas do grupo estavam doentes ou cuidavam de familiares em condição de risco. 
Mesmo assim, ela seguiu firme.

PALOMA

A gente recebeu a notícia. A gente estava na escola,e aí eu fui para casa meio 
ainda desnorteada. Liberamos as crianças, encerramos as aulas. Chamamos os pais, 
ficar em casa, isso pra gente foi uma coisa completamente louca. E aí eu achei assim, 
“Ah, vai durar um dia, dois dias”, né? Não sabia nem o que estava acontecendo, e aí 
começaram as reportagens, os avisos,s chegando os documentos da creche da Prefei-
tura, de tudo. Estágio tal, vai paralisar tudo. Comecei a entrar em pânico. A galera do 
Manguinhos Solidário começou a ficar muito doida, e todo mundo sem saber muito 
para onde ir, o que fazer, porque entram em questões de comorbidade. Muita gente 
dentro da favela já muito adoecido. Porque a nossa vida é muito complicada e não 
estar adoecido é quase impossível 



216

PALOMA

De tudo que iria acontecer, colocar o pé na rua e já sabendo que isso ia aconte-
cer foi um desafio. “Dessa vez eu tô sozinha sem todo mundo.” Todo mundo nas suas 
casas. Óbvio, vai ter apoio, vai ter essa rede de divulgação de tudo, mas não vai ter 
galera mão na massa aqui comigo, né?

NILZA ROGÉRIA

Depois da pandemia, Paloma enfrentou um novo desafio: manter o apoio à co-
munidade durante os anos seguintes. Muitas famílias perderam emprego e precisaram 
de ajuda constante. O auxílio, que incluía cestas básicas, se manteve fixo por mais de 
dois anos, com uma rotatividade que nunca cessava.

PALOMA

Depois da pandemia a gente acabou tendo que ficar meio que fixo durante 4 anos. 
Encerrou mais ou menos em meados do ano, porque a gente continuou recebendo cesta 
básica de um projeto que a gente fez já quase no finalzinho da liberação das pessoas 
para voltarem às suas atividades. A gente teve que dar conta dessas entregas, que as 
pessoas tiveram consequências. Não foi imediatamente que acabou a pandemia, as 
pessoas voltaram para os seus trabalhos, para suas casas, e a vida voltou ao normal. 
Não. Muita coisa ainda estava pendente. Muita gente perdeu o emprego, perdeu coi-
sas, teve que vender suas coisas. A gente teve todo esse processo. Digamos, dois anos 
após pra permanecer com esse apoio, para continuar reforçando essas pessoas, para 
que elas pudessem se reerguer novamente. Então teve uma rotatividade, porque tem 
sempre alguém que está desempregado na favela. Tem sempre alguém que está pas-
sando muita necessidade. Mas nesse período foi uma grande quantidade de pessoas, 
não era algo pontual. Teve que ficar algo fixo. Por isso essa necessidade de a gente 
montar essa rede e ficar ali perturbando todo mundo, todo mês. É muito desgastante, 
mas não existe outra forma nesse momento. Ainda que a gente possa recorrer, a gente 
fica ali. Todo mundo brinca, né? Ah, Paloma é o Papai Noel da favela.

NILZA ROGÉRIA

Com o tempo, Paloma foi sendo vista como uma líder política em Manguinhos, 
algo que ela inicialmente não percebia desse modo. Depois do assassinato de Marielle, 
a demanda por uma liderança política cresceu no território, e Paloma começou a com-
preender a necessidade de um projeto que levasse adiante a discussão sobre políticas 
públicas e coletividade.



217

PALOMA

Acho que chega um determinado momento que as pessoas já começam a te 
enxergar e te levar para um outro campo, que às vezes não é muito aquilo que você 
escolhe realmente para sua vida. E aí você topa e encara como missão. Já entendi que 
dentro do território as pessoas me veem como uma política. E até então, eu não me 
via de verdade, não. É clichê não. Já neguei situações assim, Marielle, assim que a gen-
te encerrou a campanha dela. A gente teve uma conversa ali perto daqueles ônibus, 
Menezes, ali no centro. Sentada numa daquelas mesinhas com a Renata. “Eu quero 
você como minha assessora.” Eu respondi: “Eu não sei nem como é que funciona isso. 
Não sei nem o que é ser assessora, Mariele, eu sou só professora, uma pessoa simples, 
eu tenho que aprender muita coisa. Não sei nem o que que é isso, longe de mim.” “Eu 
quero que você... vamos supôr... eu quero fazer uma palestra dentro de uma mesa. Eu 
quero a estrutura para isso. Ah, eu quero agir tal coisa, eu quero estrutura, eu quero 
que você faça essa ponte comigo.” Eu não quero sair, eu já tinha pavor quando falava 
assim. Vai tirar para poder ser burocrático. Não. Me deixa na minha sala de aula com 
os meus pequenos. com medo de vir Vitor é minha terapia meu momento de sabe. 
Hoje não, hoje eu já encaro isso um pouquinho mais avançado. Acho que já tenho 
mais preparo,trabalhei mais a coragem para isso, porque também, depois do assassi-
nato, teve a questão do medo, de entrar em determinadas pautas e em determinados 
embates. Saí dessa zona de conforto, né? Vai começando a pensar em coisas maiores 
para atender uma demanda interna. Porque a favela tá pedindo uma liderança política 
do território, que seja alguém que consiga levar realmente um projeto político para a 
frente,  que entenda sobre políticas públicas, entenda sobre coletividade.

NILZA ROGÉRIA

Paloma reconhece a importância da rede de apoio no seu trabalho. Ela sabe que 
o fazer coletivo pode levar a grandes resultados para a comunidade.

PALOMA

Um pouco dessas pessoas porque a gente não constrói sozinho, a gente não faz 
sozinho. Eu tenho muito carinho, muito respeito, um afeto gigante  por todas essas 
pessoas que militam comigo. O tempo inteiro assim, se eu puder falar o nome, puder 
gritar o que cada um faz, entendeu? Por isso que a cada momento vou citando um 
pouquinho e falando quem é. Acho que é muito importante porque é uma rede. Se 
você vai só, você não chega sozinho em canto algum. Tudo bem que a pandemia foi 
uma coisa  completamente fora da curva, mas é junto, né? A gente consegue coisas 
gigantes, entendeu? Acho que é entender muito sobre essa questão. Eu tinha muita 
dificuldade de delegar coisas, de mandar, de entender que eu precisava de ajuda.



218

NILZA ROGÉRIA

Paloma é uma mulher que, ao longo de sua trajetória, se mostra uma líder in-
quieta e determinada. Sua luta pela educação e por melhores condições de vida para 
a população de Manguinhos é um exemplo de resiliência. Cada desafio, seja na pan-
demia ou nas ações diárias, reflete a dedicação e a vontade de transformar realida-
des. Com amor, disposição e união, Paloma continua a fazer a diferença na vida das 
pessoas ao seu redor.

Eu sou Nilza Rogéria. E este foi mais um capítulo de “Mulher de favela”. 

Até a próxima.







ROTEIRO 
EP. DÉBORA SILVA 

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

DÉBORA

Eu não quero ser reconhecida pela minha cor da pele. Eu quero ser reconhecida 
pela potência que sou e pela gestão que faço dos recursos de pessoas e de um traba-
lho fantástico, que mobiliza muita gente. Eu quero que quem está do outro lado e que 
senta na mesa de decisão para onde vai os recursos olhe para organizações de base 
como a minha e veja aliados nesse processo de transformação. Para gerar estrutura e 
para transformar de verdade. Eu não quero números, quero transformar de verdade. 
Não quero fazer manutenção da pobreza. Eu quero transformar a vida dos meus jo-
vens, das minhas crianças e das minhas mulheres. Eu quero mobilidade econômica e 
quero que ela saia do A e vai para D, C, G, Z. Eu não quero continuar perpetuando a 
pobreza, porque infelizmente tem muitos que ganham com a pobreza. 

NILZA ROGÉRIA 

Débora da Silva é uma mulher que dedica a vida a transformar a realidade do 
município de Belford Roxo, a romper o estigma da violência e a trazer dignidade e 
oportunidades para os moradores. Eu sou Nilza Rogéria e, a partir de agora, convido 
você a conhecer a trajetória dessa mulher, que luta pela educação, saúde e direitos 
das famílias e jovens de sua comunidade no projeto sim, eu sou do meio. Esse é o 
“Mulher de favela”. 



222

Nascida e criada em Belford Roxo, Débora do Espírito Santo da Silva cresceu 
em uma das regiões mais violentas do país. Segundo o fórum brasileiro de seguran-
ça pública, Belford Roxo é o quadragésimo nono município mais violento do brasil. 
Ela foi criada com mais dois irmãos pela mãe, dona suzinita, que lutou sozinha para 
sustentar os filhos, em meio às violências que a sociedade impõe a mulheres negras. 

DÉBORA 

Eu nasci em Belford Roxo na década de 1980. Na década de 1980 Belford Roxo 
não era nem um município ainda, né? Ele fazia parte de Nova Iguaçu. Se emancipa 
em 1990. Então eu vi muitas transformações geográficas, da sociedade. Território de 
Belford Roxo. Era um município que saía muito nas páginas policiais na questão de 
violência, só que eu tinha violência territorial e também tinha violência intrafamiliar. 
Então, passei por muitas questões familiares de violência. Não conheço o meu pai. 
Eu costumo dizer que ele perdeu uma pessoa incrível como eu. De poder fazer parte 
da minha vida. 

NILZA ROGÉRIA 

Débora só aprendeu o que era um abraço aos 12 anos, quando em um culto domi-
nical foi abraçada por uma senhora. Aquele gesto aparentemente simples representou 
o início de um processo de cura para ela, rompendo um ciclo de violência familiar. 

DÉBORA 

Eu entro numa igreja aos 12 anos, uma senhora negra me abraça, dona Zete. 
Essa mulher não sabia o que o abraço dela representava para mim, então, quando ela 
me abraçou, eu pareço um boneco para os braços estendidos acima. Abraço de afeto, 
foi o que a dona Zete me deu naquele dia. Ela sentiu que eu não correspondi. Como 
corresponderia? Me marcou demais aquele abraço dela, sabe? E aí comecei nessa igreja, 
quando comecei a ser amada. Da mesma forma que pessoas às vezes querem bem, às 
vezes prejudicam outras pessoas. Mas existem pessoas que curam, e o abraço da vovó 
Zete começou a me curar naquele dia. Eu sinto isso também. Comecei a entender que 
o que minha mãe fazia não era só porque ela queria. Minha mãe foi produto de uma 
sociedade racista, que negava a existência dela. Se negam a sua existência, como é 
que você acha que consegue dar alguma coisa para alguém? Complexo. Eu comecei 
a externar amor para minha mãe. Fácil foi não, então o primeiro “eu te amo” saiu, 
“eu te amo”. “Tá pensando que eu vou morrer, eu vou morrer não, hein”, gritando a 
distâncias acima. E por que ela faz isso? “Ela não me ama”, “ela me odeia”, não. Ela 
não me odiava. Ela não aprendeu a externar amor. 



223

DÉBORA

Ouvi uma voz dizendo que eu tinha que dizer que amava. No outro domingo, 
ela dizia que eu tinha que abraçar. Foi assim alguns domingos. Com muita dor. Um 
belo dia eu estava sentada no colo da minha mãe, curada. Minha mãe é a pessoa mais 
importante da minha vida. Tudo que eu posso fazer para cuidar da minha mãe, vou 
fazer. Minha mãe, hoje, não só para mim, mas para todos os meus irmãos, eles podem 
dizer isso, minha mãe é outra pessoa, que entendeu que existia amor sem nada em 
troca. Existe um amor gratuito. O amor de um filho e de uma filha para uma mãe que 
só quer ser amada. Minha mãe é uma das pessoas mais incríveis que conheço, dona 
de uma sabedoria incrível. Se eu sou o que sou, eu devo a ela. 

NILZA ROGÉRIA 

Desde jovem, Débora foi movida pelo desejo de mudar a realidade de seu ter-
ritório. Aos 20 anos, como professora, começou a dar aulas para crianças da rua do 
meio, um lugar estigmatizado pela violência. Lá, viu de perto os desafios que marca-
vam a vida de famílias inteiras. Mas para ela, não bastava transformar apenas a vida 
de alguns: ela queria colocar toda Belford Roxo no mapa, não pelas páginas policiais, 
mas pela educação e pelo direito de ter uma vida digna. 

DÉBORA

Eu consigo romper esse ciclo com muita dificuldade. Não foi fácil me tornar 
professora, e vou dar aula para as crianças que moravam no território chamado Rua 
do Meio, no centro do município. “Rua do Meio” porque é uma rua que corta todo o 
centro do município de Belford Roxo, muito extensa. Na verdade, o nome dela nem 
é Rua do Meio, é Rua João Fernandes Neto, mas todo mundo conhece como Rua do 
Meio. Quando vou dar aula para essas crianças, eu já com 20 anos, essas crianças ti-
nham vergonha de dizer que moravam nesse território. Era palco de extrema violên-
cia. Os nomes de jovens eram colados nos postos, eles eram assassinados por ordem 
de quem estava ali. Os meninos sabiam que tinha um grupo deste caminho que, se 
eles roubassem alguma coisa, seriam assassinados. Isso está no livro Filhos do Brasil. 
Um dos jovens entra numa missa do padre Renato, que é da casa do menor, gritando 
“padre, eu sou o próximo da lista, porque vocês deixam matar os filhos do Brasil”. 
Está lá no livro dele. E esse menino também era um orgulho de Belford Roxo, Nova 
Iguaçu. Quando eu vou para a Rua do Meio, essa violência pesada não existia mais, 
mas como você acaba com o estigma? Fui para a Rua do Meio trabalhar com as crian-
ças. Era um projeto de quatro meses. 



224

NILZA ROGÉRIA 

Débora Silva fundou o projeto “Sim, Eu Sou do Meio” em 2018, com o propósito 
de transformar a realidade de crianças e famílias em vulnerabilidade social na famosa 
“Rua do Meio” de Belford Roxo, uma das mais perigosas da Baixada Fluminense nos 
anos 1990. A primeira sede funcionava na varanda cedida de uma igreja. Em 2020, 
a pandemia da Covid-19 impactou diretamente a vida dos moradores de Belford 
Roxo. No dia 22 de março daquele ano, Débora recebeu um telefonema de uma mãe 
de família, desesperada por não conseguir pegar o trem para trabalhar como faxinei-
ra. Com uma população de 500 mil habitantes, onde 39 por cento sobreviviam com 
menos de 500 reais mensais, e sem maternidade ou hospital de alta complexidade, a 
situação se tornou extrema.

DÉBORA

E aí cancela um ônibus intermunicipal. Se cancela um ônibus intermunicipal na 
Baixada Fluminense, em Belford Roxo, então a gente para. Belford não tem emprego. 
Só 7% têm emprego formal de carteira assinada. 

DÉBORA

No dia 22 de março eu recebo um telefonema de uma mãezinha que sai às 3h30 
da manhã do território para dar faxina aqui em Botafogo, na Zona Sul. “Débora, eu 
esperei até 7h30 para você me dizer que papel é esse que eu preciso apresentar no trem 
para dizer que o meu trabalho é essencial à vida.” Às vezes eu dava comprovante de 
residência para as mãezinhas, que não tinham como comprovar a residência, e ela 
achava que era esse papel. 

DÉBORA

“Você pode me dizer que papel é esse? Me dá esse papel.” Eu tive que dizer para 
aquela mulher, no dia 22 de março de 2020, que eu não poderia dar aquele papel para 
ela acessar o trem. Ela me pergunta se comer não é essencial à vida.”Como vou ali-
mentar meus cinco filhos?” Os cinco filhos dela faziam parte da igreja, da atividade 
de reforço. Naquele momento eu entendi. Tenho que fazer alguma coisa, porque dela 
tem outras 30 mulheres. 

NILZA ROGÉRIA 

Débora, ciente dos desafios que o lugar enfrentava, decidiu agir. Com o apoio 
de lideranças locais e da comunidade, o projeto cresceu rapidamente, distribuindo 
mais de 230 mil refeições e um milhão de reais em cartões alimentação para famílias 
necessitadas. Foi nesse período que ela se reconheceu como uma liderança comuni-



225

tária, sabendo que sua atuação e presença eram fundamentais para a transformação 
e suporte da sua comunidade. 

DÉBORA

Percebi que, enquanto mulher negra, meu corpo naquele lugar era o corpo político, 
que antes eu não tinha essa leitura da minha realidade ali e da potência que eu poderia 
ser. Comecei a pedir ajuda a um monte de gente para vir a Belford Roxo. Ouvi da Fabi 
Silva, que hoje é ouvidora da Defensoria Pública, primeira mulher negra ouvidora da 
Defensoria Pública, que “é você quem vai fazer para Belford Roxo, porque é você que 
está nesse lugar, só você sabe a dor desse lugar, é você, Débora, a gente pode ajudar, mas 
é você para fazer”. E aí eu brinco com a Fabi até hoje que ela me deu uns peitos ali. Eu 
tive que fazer alguma coisa e ali eu me percebi uma liderança. Pessoas vão entrando 
e é uma mulher negra, ela me deu um choque de realidade. Logo disse assim: Vamos 
embora, ninguém vai vir, não tem salvador não, né? Porque a gente está procurando 
salvador. Não tem Salvador. É o nosso para o nosso. Eu costumo dizer que o filósofo 
Emicida diz o seguinte: “você é o único representante do teu sonho na terra. Se você 
não fizer, ninguém vai fazer. Então, levanta e anda”, e eu levantei e comecei a fazer.

NILZA ROGÉRIA 

Em 2020, Débora saiu da varanda da igreja e alugou uma pequena casa para 
continuar o trabalho. Porém, em 2022, uma enchente em Belford Roxo fez com que 
ela perdesse tudo. A casa ficou inundada, cheia de mofo, e ela se viu sem recursos. 
Mesmo diante dessa adversidade, Débora seguiu firme, determinada a continuar o 
projeto e a apoiar as famílias. 

DÉBORA

Era uma casinha de 200 metros quadrados. Quando a gente perde tudo, deve ter 
muita coisa errada. “O que você está fazendo?”. Você começa a se perguntar. A En-
chente leva tudo. Olha, que eu sou cria de Bel, foi a pior enchente. Mas bateu aqui uma 
galera nesse ano de 2022, eu saio da Rua do Meio e vou para um galpão de 1600 me-
tros quadrados, que é onde estou hoje, vai fazer dois anos em novembro. Tem que ter 
coragem, tem que ter fé, tem que ter oração, tem que ter, mas é isso, tem muita gente 
boa que ajuda, que contribui, que faz o trabalho junto. Tem que ter uma missão, tem 
que ter uma visão, tem que ter um monte de gente que quer chegar, eu sei onde, eu 
quero chegar eu vou mostrar para o mundo. Eu sei onde eu quero chegar. Eu durmo 
e acordo pensando nisso. Eu vou mostrar para o mundo Belford Roxo, e a Baixada 
Fluminense existe no mapa do estado do Rio de Janeiro, no Brasil. 



226

NILZA ROGÉRIA 

O projeto “sim, eu sou do meio” atende hoje mais de 700 crianças e realiza 
mais de 5 mil atendimentos mensais. O foco está na educação, esporte, inclusão, 
meio ambiente e apoio a mulheres, ajudando a transformar vidas através da cultura 
e atendimento social.

DÉBORA

O projeto “Sim, eu sou do meio” é isso, ele busca atender integralmente essa 
família. A gente chama de plano de desenvolvimento familiar. A criança precisa de 
acesso à educação, a gente vai ter uma rede de apoio para essa criança, personaliza-
da, essa criança precisa de cultura. É muito importante dizer. Está falando de saúde, 
né? Alimentação. Então essas frentes, para mim, são muito importantes, porque está 
falando de ser humano, a gente não quer só comida, a gente quer também diversão. 
Acho que é arte, eu quero que minhas crianças acessem o espaço, que elas consigam 
pensar no futuro, que elas possam sonhar, porque às vezes a gente até retira o direito 
de sonhar. Então, quando eu olho para a “Sim, eu sou do meio”, é o retrato fiel de um 
território. Invisibilizado. É por isso que tenho que trabalhar em todas essas frentes. 

NILZA ROGÉRIA 

Débora realizou um diagnóstico no território e percebeu que muitas mulheres, 
especialmente negras, cis e trans, não tinham acesso a ferramentas para lidar com 
suas emoções. Em resposta, criou a metodologia “sou empreendedora, sou mulher”, 
que oferece formação e uma rede de apoio. Enquanto as alunas estudam, seus filhos, 
a partir de dois anos, são cuidados em um espaço seguro, promovendo o desenvolvi-
mento socioemocional de ambos. 

DÉBORA

Eu fiz um diagnóstico no território com mulheres, que disseram assim: “não 
tem creche integral”. Deixa eu ver se você não tem creche. Aí são as três crianças que 
desapareceram em Belford Roxo em 2020, até hoje é isso. Aí eu faço uma metodologia 
chamada “Sou empreendedora, sou mulher”. Desde a pandemia a gente forma mulhe-
res com uma rede de apoio para as alunas. Elas não vão ficar sem estudar por não ter 
um lugar especial preparado para sua filha a partir de dois aninhos. Enquanto estuda 
com tranquilidade emocional, essa mulher também começa a experimentar ferramen-
tas para o seu desenvolvimento. Principalmente mulher negra, que é o meu público 
majoritário. Cis e trans nuca tiveram ferramentas para pensar as emoções. Isso não 
está falando sobre o diagnóstico que a gente tem. Todas as turmas já tiveram aulas de 
desenvolvimento de habilidades. Já formamos mais de 400 do ano passado para cá. 



227

NILZA ROGÉRIA 

Débora lidera iniciativas voltadas para a justiça climática e ambiental. Através da 
agenda Belford Roxo 2030, ela coordena uma ação coletiva, pontuando a importância 
de políticas públicas de justiça econômica, de gênero, racial e ambiental. A falta de 
gestão pública e o descaso com o território são desafios constantes.

DÉBORA

Porque eu pauto o meio ambiente, a justiça climática. Eu tenho uma agenda 
Belford Roxo 2030, que coordenei por justiça econômica, justiça de gêneros, justiça 
racial, justiça climática e ambiental. Por que isso? É uma construção coletiva, é uma 
construção dos movimentos, das organizações de base. É das lideranças. A gente cons-
trói a agenda Belford Roxo 2030 pautando a cidade que a gente quer, com propostas 
da população, de políticas públicas, porque Belford Roxo está abaixo do nível do mar. 
Baixada, a família está abaixo do nível do mar. A gente está sem água na torneira, mas 
o que encontra a gente é enchente. Então quando eu vou a Brasília, eu vou falar das 
questões dos desastres. Gestor público fala da natureza. A gente está falando que não 
tem problema de investigação, a gente está falando de um plano diretor que vai fazer 
20 anos. A gente não tem o plano de saneamento, a gente não tem plano de desenvol-
vimento do município. Então, não vem me dizer que é fenômeno da natureza. Falta 
gestão pública ou interesse para isso, então, todas essas falas que você vê, e se a “Sim, 
eu sou do meio” está à frente dessas pautas, é porque o ser humano é uma coisa só. 

NILZA ROGÉRIA 

Mesmo diante da falta de apoio e recursos, Débora não desiste. Ela define seu 
trabalho em três palavras: reexistir, coletividade e fé. 

DÉBORA

A missão do projeto “Sim, eu sou do meio” é tirar Belford Roxo da invisibilida-
de social, econômica e política e a gente quer ser uma referência no trabalho coletivo 
de base. Deixar de falar sozinho. Não existe fazer coisas sozinhos, tem gente que fala 
assim: não preciso de ninguém para nada. Hum, será? Desde a hora que tu levantas, 
você vai precisar de alguém. Você vai precisar de alguém, você precisa de alguém, a 
comida que a gente come, alguém preparou num determinado lugar. Alguém tocou 
nisso para você se alimentar. A natureza... ela precisa uma da outra. 

Só coletivamente que a gente vence o mal. Só coletivamente que a gente vê toda 
essa negligência. É só coletivamente que a gente consegue mover a estrutura, gerar 
futuro, é só no coletivo. Não existe outra forma. Se hoje a Débora é o que é, é porque 
tem quase 90 pessoas comigo, né? Agora tem 90 trabalhando. Eu estou aqui com 90 



228

pessoas trabalhando lá na Sim eu Sou do Meio. Tudo para dar visibilidade a uma 
população que é uma potência, não é necessidade, não é carência na sua violação de 
direitos. Então, sim, eu acredito no trabalho coletivo e não só da galera que trabalha 
no dia a dia, mas de parceiros, de pessoas que olham e que acreditam que podem fazer 
diferença através do seu conhecimento, nas suas habilidades, dos seus recursos. É isso? 
Você é dinheiro que tem que investir nessa população. Então tem que ser coletivo. 

NILZA ROGÉRIA 

Débora, sempre em movimento por Belford Roxo, encontra inspiração em uma 
passagem da Bíblia. Para ela, a história do mar vermelho lembra que, no momento 
crucial, Deus orientou moisés a tocar nas águas. Essa ação não é apenas um milagre, 
mas um ato de fé e coragem. 

DÉBORA

Tem uma passagem na Bíblia que fala do Mar Vermelho, né? E aí Moisés fala 
para o faraó: “Faraó, deixa o povo ir”. E o faraó: não, não vou deixar. Faraó, Deus 
manda você deixar o povo ir... e teve um momento que o Faraó deixou o povo ir. Va-
mos povo, Moisés sai com todo mundo. Muita gente, milhões e milhões de pessoas. 
E aí, Moisés tinha um cajado e em um momento Faraó se arrepende e manda pegar... 
matar o povo... E aí Deus fala: “toca essa água que ela vai se abrir”. Eu sou da ciência, 
existem pesquisas que dizem que aquele mar ia se abrir em algum momento por causa 
das placas tectônicas. Elas iriam se mover, isso iria acontecer, isso já aconteceu em 
outros momentos da história. Mas, no momento que Deus fala lá para Moisés pegar 
o cajado, tem uma palavra que mexe muito comigo, que é a palavra “toque nas águas 
agora, agora, agora”. Não é só milagre, é o memento exato. E a gente não precisa de 
muito tempo para realizar grandes coisas. A gente precisa do tempo exato. As placas 
tectônicas iriam se envolver. Aquele mar iria se abrir. Mas foi agora. É isso que eu 
acredito, que eu estou vivendo o momento exato da minha história. Inicia agora de 
Deus, que coisas incríveis estão acontecendo. Sim. Eu sou uma sonhadora que traba-
lho, mas também tenho fé. Eu oro. Para tocar nas águas você tem que ter coragem. 
Acredito no mar, ele vai se abrir. 

NILZA ROGÉRIA 

Débora Silva não é apenas uma liderança de Belford Roxo, ela é a prova de que é 
possível atuar mesmo nos lugares mais desafiadores. Apesar das dificuldades diárias 
de um território marcado pela desigualdade, ela buscar transformar essa realidade 
com determinação e coragem. 



229

DÉBORA

Eu tenho que ter fé, tenho que orar, mas tenho que ter muita coragem para fa-
zer o que faço. Não é fácil fazer o que eu faço no dia a dia, e quando falo que não é 
fácil, eu falo até de integridade física, porque eu estou num território muito marcado 
pelo clientelismo, coronelismo. E a gente está falando durante quatro anos. Não pela 
potência, que só pela potência que Belford Roxo é sinistro, a gente tem que ser mui-
to sinistro. A gente é muito simples, faz muito pouco todos os dias, então não pode 
olhar para mim pela carência, pela necessidade, pelo não ter que dizer que a Baixada 
é cruel. De fato, às vezes ela é cruel, negativa, de direitos, você não tem o básico das 
coisas. A gente está falando do básico. Mas eu estou lá e aí, voltando para a fé, disseram 
assim no versículo da Bíblia: “tem alguma coisa boa vindo de Nazaré”. E aí tem um 
versículo na Bíblia que diz que Jesus veio de Nazaré. Tem uma coisa boa em Belford 
Roxo. Eu estou lá, tem muita gente boa lá. Então não pode olhar para mim pela via da 
necessidade, eu sou uma potência naquele lugar sim, milagre. Aquilo é muito exato, 
ele vai sempre me encontrar a trabalhar. 

NILZA ROGÉRIA 

A luta incansável de Débora por justiça e igualdade reflete a força de um coração 
dedicado a mudar vidas. Cada desafio enfrentado a fez mais forte, e sua voz ressoa 
cheia de esperança, inspirando a comunidade a se unir em prol de um futuro melhor. 
A história de Débora é um chamado à ação e celebra o poder de transformar realidades 
e construir um mundo mais justo e inclusivo. Este foi mais um capítulo de “Mulher 
de favela”. Até a próxima.









ROTEIRO 
EPISÓDIO HADA RÚBIA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”
ROTEIRISTA: MARTINA FREITAS

HADA

Em 1992, falar que você podia fazer um trabalho com lixo era muito difícil. Por-
que muita gente não acreditou, falou, “não, isso não vai dar certo, você vai colocar as 
pessoas carentes para trabalhar no lixo, pessoas carentes, pessoas que estão precisando 
de ajuda, como é que elas vão trabalhar no lixo? Vão se sentir pior do que o lixo”. Mas 
o que estava por trás desse trabalho não era a questão do lixo, era a questão do resgate 
da vida e da cidadania, principalmente das mulheres.

NILZA ROGÉRIA

Hada Rubia é uma liderança comunitária em Jacutinga, no município de Mesqui-
ta, na Baixada Fluminense do Rio de Janeiro. Fundadora da cooperativa Coopcarmo, 
ela dedica sua vida a um trabalho que começou pequeno, mas tornou-se uma grande 
referência em coleta seletiva no estado. 

Eu sou Nilza Rogéria. E esse é mais um capítulo do audiolivro “Mulher de fa-
vela”. Uma série de histórias sobre mulheres que transformam seus territórios, e a si 
mesmas, em caminhos de resistência e dignidade.



234

NILZA ROGÉRIA

Católica, mãe, avó, voluntária, Hada é também uma das principais vozes na luta 
por dignidade e cidadania para as mulheres do seu território. Mas essa história não 
começa no trabalho com o lixo. Ela começa muito antes, numa infância marcada pela 
falta. Criada pela avó, enquanto a mãe trabalhava como cozinheira, Hada conheceu 
de perto as dificuldades de sobreviver sem estrutura.

HADA

Foi uma infância muito difícil, a minha mãe, uma mulher solo, criando duas 
filhas, trabalhando em casa de família, cozinheira, então foi uma vida muito difícil. Eu 
e minha irmã, a gente foi criada pela nossa avó, ela tomava conta da gente, pra minha 
mãe poder trabalhar, pra gente poder sobreviver. Naquela época, as coisas eram muito 
mais difíceis do que hoje em dia. Não tinha creche, não tinha tanta instrução, não tinha 
tanto estudo. Tudo era muito mais difícil pra gente, morava em casa alugada, minha 
avó vendia doce numa praça, no Banco de Areia, pra gente poder sobreviver. E minha 
mãe trabalhando de cozinheira em Copacabana, no centro comercial de Copacabana.

Minha avó era uma mulher muito católica e a gente foi sempre criada, nascida 
e criada, dentro do catolicismo. Então, aos domingos, a minha avó, quando dava sete 
horas, já começava. E aí a gente seguia a minha avó, né? Eu fiz primeira comunhão, 
estudei catecismo, fiz primeira comunhão, e minha vida sempre caminhando na co-
munidade. E aí estudei, estudei na escola, na própria igreja ali, na Paróquia de Nossa 
Senhora de Fátima, no Banco de Areia. Tinha a Escola Dom Bosco, eu estudava ali. 
Brincava muito no pasto da igreja, me lembro, a gente brincava muito no pasto da 
igreja. E assim foi, eu estudei na Escola Dom Bosco, na igreja, na escolinha da igreja. 
Depois fui estudar em Nova Iguaçu, na escola Leopoldo. Era uma escola particular, 
não? Até hoje tem essa escola. E a gente não tinha recurso para pagar essa escola. Eu 
me lembro que a minha avó foi na escola pedir aos diretores se eu podia estudar. E aí 
eles deixaram eu estudar. Estudei e fiz o ginásio nessa escola. Depois,  trabalhei  no 
hospital Beneficência Portuguesa. Eu era copeira nesse hospital. Acabou esse hospital, 
né? Aqui no Catete. É onde eu conheci o rapaz que é o pai do meu filho. Meu esposo. 
Eu sou solteira, mas vivi durante 40 e poucos anos com essa pessoa. Ele já faleceu, tem 
quatro anos falecido. Nós tivemos um filho. Meu filho tem 48 anos de idade. Só um 
filho. Eu tenho uma neta.

NILZA ROGÉRIA

Criada em um ambiente de fé e de trabalho duro, Hada carregava valores que 
naturalmente a aproximaram das ações coletivas. A igreja, que sempre fez parte de 



235

sua história, se tornaria também o espaço onde o envolvimento com a comunidade 
começaria a se construir de outra forma.

HADA

Eu comecei meu trabalho na comunidade. Como muito católica, sempre estava 
nas missas. Lá perto, onde é hoje a cooperativa, tinha uma missa todas as quintas-fei-
ras na igrejinha de Nossa Senhora do Carmo. Numa dessas missas, o padre falou que 
precisava de alguém para ajudar a distribuir os legumes, que ele conseguiu dois saco-
lões que doavam esses legumes. Só que houve um desentendimento com a moça que 
distribuía esses legumes, com o pessoal que pegava, com as mulheres que pegavam, e 
pararam... O padre parou de pegar esse legume, porque não tinha quem distribuísse. 
E aí ele perguntou, naquele dia, naquela quinta-feira, daquelas mulheres que estavam 
ali na comunidade, qual daquelas mulheres queria ter essa tarefa de distribuir esse 
legume para a comunidade. Ele apontou para mim e perguntou: “Você quer distribuir 
esse legume? Você pode distribuir?” Eu fiquei assim... parei um pouquinho, pensei, 
e na hora eu falei um sim querendo falar não. E esse sim, ele está até hoje na minha 
vida, porque foi através desse sim que começou o meu trabalho, a minha trajetória do 
meu trabalho social, comunitário, na comunidade Nossa Senhora do Carmo e Nossa 
Senhora Aparecida.

NILZA ROGÉRIA

Foi desse envolvimento na comunidade que nasceu um movimento maior. Aos 
poucos, a articulação de ações sociais foi se transformando em um espaço de organi-
zação coletiva que daria origem à Coopcarmo: a cooperativa de catadores de material 
reciclável de Jacutinga.

HADA

Então, a cooperativa nasceu nesse sim, nesse momento que eu comecei a dis-
tribuir esses legumes. Eu morava próximo à igreja, na rua Maurícia Borges, e a co-
munidade ficava bem próxima, mais perto de onde funciona a cooperativa, na rua 
Guaranilhas, que é através da Terezinha. E aí eu comecei o meu trabalho social. Eu e 
uma companheira chamada Ivone. Nossa função era conseguir um alimento, conse-
guir um remédio, um gás, ajudar a pagar um aluguel para as famílias mais carentes, 
porque naquela época era muita gente que vivia totalmente à margem da sociedade, 
na beira do valão, ali na Jacutinga. E a maioria mulheres, mães solo, vivia só pedin-
do ajuda na igreja. Tinha o padre Nino, que começou todo o trabalho de ajuda nas 
famílias carentes do bairro, que era chamado o Pai dos Pobres de Jacutinga e Santa 
Elias. As mulheres iam na missa, quando terminava, para pedir a esse padre alguma 
ajuda. Esse padre falece, e o que acontece? As mulheres não iam mais na igreja, na 



236

missa, porque veio outro padre, um padre morador da Baixada, sem recurso, para 
poder ajudar. Esse padre da Baixada, sem recurso, começou a fazer algum trabalho 
social. Vamos mostrar a essas mulheres que elas têm força, que elas podem. Vamos 
dar também o anzol, não só o peixe. E aí começou. O primeiro trabalho social que 
começou lá foi a padaria comunitária. Tinha um grupo de mulheres que fazia pão, e 
esse pão era vendido na diocese, nas comunidades. Um belo dia, esse padre foi cha-
mado para representar a comunidade eclesial de base, uma reunião que teve no Rio 
Grande do Sul, em Santa Maria, e lá ele viu um trabalho com lixo. Ele ficou muito 
animado. As famílias tiravam o seu sustento do lixo.

NILZA ROGÉRIA

Nesse contexto de escassez, uma proposta inusitada passou a circular entre as 
mulheres da Jacutinga: transformar o lixo em oportunidade. Um caminho que desafia-
va concepções preestabelecidas e trazia uma nova pergunta: seria possível reconstruir 
vidas a partir daquilo que todos rejeitavam?

HADA

Em 1992, falar que você podia fazer um trabalho com lixo era muito difícil. Por-
que muita gente não acreditou, falou, “não, isso não vai dar certo, você vai colocar as 
pessoas carentes para trabalhar no lixo, pessoas carentes, pessoas que estão precisando 
de ajuda, como é que elas vão trabalhar no lixo? Vão se sentir pior do que o lixo”. Mas 
o que estava por trás desse trabalho não era a questão do lixo, era a questão do resgate 
da vida e da cidadania, principalmente das mulheres. E assim, como eu já tinha um 
trabalho de distribuir legumes, eu também tinha a sopa, né, que a Diocese mandava 
todos os dias uma panela de sopa e pão, e eu distribuía essa sopa e esse pão para as 
famílias carentes do bairro. Então essas mulheres que pegavam o legume também 
pegavam a sopa. Comecei a fazer uma amizade profunda com essas mulheres, trazia 
essas mulheres para o meu lado.

NILZA ROGÉRIA

A rede que Hada foi construindo ia muito além da ajuda imediata. Ali nascia 
um sentimento de coletividade e de pertencimento. Foi com esse clima que o grupo 
começou, de fato, o trabalho com a reciclagem.

HADA

Um belo dia o padre chegou e nós reunimos todas essas mulheres que pegavam 
a bolsa da Campanha do Quilo, onde hoje funciona a cooperativa. Fizemos um cír-
culo, e ele chegou no fusquinha, que era desse padre Nino que faleceu, esse fusca. Ele 
trouxe um pouco de lixo dentro de um saco, despejou no meio dessa mulherada e 



237

falou: “O trabalho é esse, é separar papel para um lado, plástico para o outro, vidro 
para o outro.” Naquele momento, parecia muito fácil. Todo mundo topou. Naquela 
época eram umas vinte e poucas mulheres e parecia muito fácil, e aí nós começamos. 
Não era nem cooperativa, era reciclagem. Está nascendo a reciclagem, escuta o baru-
lho. E a pessoa mexendo lá, porque nós começamos a trabalhar, porque quando esse 
padre Nino estava vivo, nesse espaço onde funciona hoje a cooperativa, esse padre 
ganhou esse terreno para fazer ali uma escola profissionalizante, um grupo de estudo 
de alfabetização e um asilo.

NILZA ROGÉRIA

Com o crescimento do projeto, surgiram novos desafios. Desde a logística para 
a coleta do lixo a ser separado e reciclado até o modo de garantir que aquele trabalho, 
ainda frágil, se sustentasse no dia a dia. A resposta veio da própria força coletiva.

HADA

Aí começaram a surgir os problemas. As comunidades distantes. Como pegar 
esse material, esse lixo, nas comunidades distantes? E que tipo de trabalho a gente 
poderia fazer? Então, como sou católica, todos os domingos eu estava na igreja, nas 
missas de todas as comunidades, falando desse trabalho que estava surgindo. Em Ja-
cutinga, que tipo de material a gente precisava? E que tipo de pessoas esse trabalho ia 
atingir? E por que desse trabalho? E aí as pessoas começaram a se conscientizar, não 
pela questão ambiental, mas pela questão do trabalho, da dignidade dessas mulheres. 
E aí começamos. O pessoal nas comunidades distantes de Jacutinga começou a sepa-
rar esse material, esse lixo. E agora? Como recolher esse material de tão distante que 
são as comunidades de onde funciona hoje a cooperativa? Até me lembro que o padre 
falava assim para mim, ele me chamava de minha irmã, você fica aqui dentro do gal-
pão coordenando, não é para sair com essas mulheres na rua, mas eu não aguentava 
ficar ali parada não, eu também tinha, porque a liderança tem que estar na frente, tem 
que mostrar que é viável, que é possível. E assim eu fazia, ia com as mulheres para os 
lixões catar esse material. Ia para as comunidades mais distantes, a gente amarrava o 
saco de lixo nos cabos de vassoura, botava nas costas, ia carregando. Bem distante da 
Jacutinga, de Califórnia, uma distância muito grande. Um dia, umas irmãs de caridade 
foram nos visitar e ficaram penalizadas de ver o esforço daquela mulherada, pegando 
aquele material distante. Elas doaram para a gente uma égua e uma carroça. Só que a 
gente não sabia botar os paramentos na carroça, porque, para botar a égua na carroça, 
tem que botar aquele paramento todo. A gente não sabia. O que a gente fazia? Pegava o 
saco de lixo, amarrávamos no lombo da égua e saíamos puxando a égua pelo meio da 
rua. Aquilo era uma encarnação muito grande, as pessoas zombavam da gente. Meu 



238

filho era adolescente na época, tinha vergonha de mim, não queria nem mais para a 
escola, que era chamado Filho da Lixeira.

NILZA ROGÉRIA

A luta não se limitava às ruas. Dentro de casa, as tensões também se acumula-
vam. Por problemas de saúde, Hada precisou afastar-se do projeto. Mas após meses de 
recuperação, ela retomou sua caminhada com a mesma força de vontade, e reconduziu 
o grupo em um novo ciclo de trabalho.

HADA

Minha vida era dentro de casa. Então, eu começo a sair. O marido já começa 
a ficar incomodado com aquilo. Mas sabe, aquilo era muito mais forte do que eu. Já 
estava entranhado na minha vida, no meu coração, esse trabalho. Aí eu não tive co-
ragem, fiquei um tempo afastada, mas o padre foi na minha casa, conversou comigo, 
conversou com meu marido, e eu voltei. Nessa época eu voltei, adoeci, tive um proble-
ma, tive que fazer uma cirurgia, peguei uma infecção hospitalar, fiquei muito tempo 
internada no Hospital da Posse. Fiquei meses internada. A família até achou que eu ia 
falecer, sabe, porque eu fiquei muito ruim mesmo depois da infecção hospitalar. Mas 
meu pensamento era assim, vou voltar e vou continuar esse trabalho. Parou tudo lá 
dentro. Depois que eu fiquei internada, parou tudo. Mas eu sempre fui muito devota 
de Nossa Senhora do Carmo, pedi a ela e eu voltei. Eu falei assim, vou voltar para a 
minha família, para o meu trabalho, e voltei. A gente recomeçou tudo de novo, foi uma 
nova caminhada. Chamar as mulheres de novo, o pessoal da Campanha do Quilo, 
perguntar quem queria trabalhar, e foi um recomeço. Até que começou a surgir pes-
soas para nos ajudar, surgiu uma pessoa que era empresária, que tinha um caminhão, 
aí começou a expandir o nosso trabalho. Tendo caminhão, ficava mais fácil. Da gente 
começar a atingir mais os centros de Nova Iguaçu. Naquela época a nossa prefeitura 
era Nova Iguaçu, e aí o trabalho começou a se expandir.

NILZA ROGÉRIA

O trabalho se expandiu tanto que ganhou projeção internacional. A visita de 
nicole, uma belga envolvida em projetos sociais, foi um ponto de virada. Graças à 
parceria com uma organização europeia chamada entraide et fraternité, foi possível 
legalizar a cooperativa e resgatar a cidadania de mulheres que, até então, não possuíam 
nem os próprios documentos.

HADA

Para legalizar naquela época era muito difícil. Hoje em dia, continua sendo 
burocrático e financeiramente também é difícil, mas naquela época era muito mais. 



239

A gente, com o apoio dessa organização, conseguiu. Para vocês terem uma ideia, tinha 
mulher lá no grupo que nem certidão de nascimento tinha. Então, a gente começou 
a observar aquele fato que, quanto mais à margem da sociedade a pessoa vive, não se 
importa com essa questão da documentação. Para a gente se legalizar, precisava que o 
grupo todo tivesse a documentação em dia. Começou a surgir o desafio de convencer 
o grupo a tirar documento. Essa organização financiou tudo, até o documento, pagou 
tudo para o grupo. E teve uma última pessoa, que foi uma resistência muito grande 
para ela tirar o documento. Com muito custo, ela conseguiu tirar os documentos. Na-
quela época, o CPF vinha em casa. Hoje em dia, você, no celular, tira o CPF. Naquela 
época, não. Quando essa pessoa recebeu o CPF na casa dela e chegou na cooperativa 
exibindo o CPF, ela chorava e eu chorava também. Porque é a dignidade da pessoa.

Era isso que a gente queria, o que a gente falava do início. A dignidade, princi-
palmente de mulheres. O resgate da vida e da cidadania. E a gente, com esse trabalho, 
ao longo dessa caminhada, a gente conseguiu isso. O resgate da vida e da cidadania 
dessas mulheres que vivem totalmente afastadas da sociedade. Com o passar do tem-
po, a cooperativa foi ficando famosa.

NILZA ROGÉRIA

O impacto foi grande. Jacutinga, antes marcada pela violência, passou a ser re-
conhecida pelo trabalho com vida. E o convite para o revezamento da tocha olímpica 
foi um marco de reconhecimento, não só para Hada, mas para toda a comunidade.

HADA

O revezamento da tocha foi muito importante, porque quando me ligaram para 
falar que eu ia participar do revezamento, eu não acreditei. Falei, isso aí deve ser fake, 
deve ser alguém passando trote. Foi muito importante para a minha vida e para todos. 
Para a cooperativa também, foi um reconhecimento muito grande. O maior impac-
to desse trabalho para a Jacutinga é o reconhecimento do próprio bairro. Porque a 
Jacutinga é um bairro que era marcado de muita violência. E hoje tem vida. Porque 
esse trabalho com lixo é um trabalho de vida. Hoje, depois de muito tempo, a gente 
foi tendo a consciência do nosso trabalho. Esse trabalho com lixo representa muito. 
Porque a gente começou a unir o útil ao agradável. O útil é que ele gera trabalho. 
O agradável é que eu também estou contribuindo para a questão ambiental. Olha 
como meu trabalho tem grande utilidade para o planeta, para a vida. Todos nós somos 
beneficiados com esse trabalho. Causou impacto na vida daquelas mulheres, daquele 
bairro. Um trabalho que gerou vida para todos. Um trabalho que traz também muita 
emoção para todos até hoje. Muitas famílias, muitas crianças que passaram por ali. 
Mesmo assim, é um trabalho de transição. Entra, trabalha um pouco, sai. Mas a pes-



240

soa se anima até de arrumar outro trabalho. É muito interessante esse trabalho que a 
gente faz na Jacutinga. E, aos poucos, vai aparecendo gente interessada. Eu costumo 
dizer, todos que chegam ali na cooperativa, que ficam na cooperativa, vão conhecer 
o trabalho da gente com esse lixo lá na Jacutinga. Chega ali e não quer sair mais. Tem 
vários depoimentos de pessoas que se emocionam com o nosso trabalho. Porque é 
um trabalho de vida.

NILZA ROGÉRIA

Foi nesse contexto que nasceu o Projeto As Carolinas de Jacutinga. Uma home-
nagem à escritora carolina maria de jesus, e também um espaço de inspiração. Afinal, 
assim como carolina, as mulheres da Coopcarmo provam todos os dias que é possível 
escrever outros destinos, mesmo a partir do que muitos descartam.

HADA

Primeiro surgiu de nós conhecermos uma catadora chamada Carolina Maria 
de Jesus na favela do Canindé, em São Paulo. Uma mulher, mãe solo, negra, que vivia 
catando o lixo. E ela tinha um diário. Todos os papéis que ela ia achando no lixo, ela 
escrevia no diário da vida dela. E a gente, através de uma pessoa muito amiga, que foi 
um dia conhecer o nosso trabalho, nos apresentou Carolina Maria de Jesus. E a gente 
ficou muito impactada com a história de uma catadora que lutou tanto e conseguiu 
se transformar numa grande escritora. E por que não a gente? Por que também a 
nossa vida não pode ser transformada? A gente trabalha com lixo, sim, com material 
reciclável, mas a gente tem o exemplo de Carolina. A gente participou de um projeto, 
abriu um edital e a gente participou desse edital. Fomos contempladas e a gente tinha 
que dar o nome a esse projeto. E a gente deu o nome As Carolina de Jacutinga para 
esse projeto. Uma mulher solo, negra, que conseguiu criar seus filhos, que escreveu 
livros. O primeiro livro que a gente conheceu dela foi O Quarto de Despejo, que deu 
um impacto muito grande nas nossas vidas, porque é interessante que a vida de Ca-
rolina Maria de Jesus bate muito com a vida da maioria das mulheres da Coopcarmo. 
Mulheres negras também, mães solo, que vivem com dificuldade, mas lutam pela vida, 
lutam pela dignidade. Eu já viajei para vários países da Europa falando desse trabalho 
da cooperativa, para agradecer cada vez mais a Coopcarmo, que merece isso tudo.

NILZA ROGÉRIA

Nenhuma história de resistência se faz sem as provações que surgem pelo cami-
nho. A pandemia de Covid-19, por exemplo, foi um dos maiores desafios enfrentados 
pelo grupo. Foram seis meses com as portas fechadas, e a tarefa de inventar um modo 
continuar o trabalho em meio a uma crise sanitária mundial.



241

HADA

A pandemia foi difícil não só para a gente, mas para todos os grupos que traba-
lham com a coleta seletiva, porque a gente perdeu muito material com isso. As portas 
foram fechadas. Quando passou a pandemia, o grupo todo teve que se adequar àquela 
questão, trabalhar de máscara, de luva, ter os cuidados especiais. Chegar nas portas, a 
maioria dos entrepostos parou. Até que veio, depois da pandemia, a Prefeitura de Nova 
Iguaçu, abriu um projeto de coleta seletiva no município e convidou a Coopcarmo 
a participar do edital. A Coopcarmo participou e a gente conseguiu muito material. 
Até hoje temos essa parceria com a prefeitura dando material para o agente seletivo. 
Mas foi difícil, muito, muito difícil. A gente tinha que higienizar tudo, todo o mate-
rial. Para o grupo também se adequar foi difícil. Mas a gente conseguiu sobreviver. 
Paramos muitas atividades que tinham na cooperativa. Tivemos que parar.

NILZA ROGÉRIA

Hoje, a Coopcarmo expande seus horizontes. O projeto repapel leva o reaprovei-
tamento a outros níveis, transformando até mesmo a borra de cigarro em novas possi-
bilidades. Uma prova de que criatividade e compromisso ambiental seguem lado a lado.

HADA

Repapel porque a cooperativa também tem a parte do reaproveitamento. O nosso 
projeto é arte, educação ambiental e reaproveitamento. E o Repapel, as mulheres do 
reaproveitamento vão fazer. Já tem os caderninhos que o grupo faz com o material 
reciclável que chega na cooperativa. E a gente agora vai fazer o Repapel a partir da 
borra de cigarro. Na parceria com Nova Iguaçu, a gente conseguiu a borra do cigarro. 
A prefeitura de Nova Iguaçu espalhou pitoqueira pelo município e as pessoas jogam 
as pitucas de cigarro ali. A prefeitura recolhe, manda para São Paulo e tem uma pre-
paração, uma descontaminação, desse cigarro. Volta para a prefeitura e eles repassam 
para a gente. Aí chega a borra e vamos fazer papel com essa borra.

NILZA ROGÉRIA

Manter a cooperativa não é fácil. Os desafios são permanentes. Mas a fé, a força 
das mulheres e a certeza de que o trabalho delas faz a diferença continuam a guiá-
-las em cada passo.

HADA

Primeiro, como sou muito católica, peço a Deus sempre força para continuar 
esse trabalho, porque tem que ter muita força, muita resistência para enfrentar todos 
os problemas que surgem. Porque ali, eu falo, a gente tem que matar um leão por dia, 
tirar a água de pedra. Mesmo com toda a legalização, com todo o trabalho que a gente 



242

tem na cooperativa, com todo o reconhecimento que a gente tem, a gente vive ainda 
com muita dificuldade, caminha com muita dificuldade, porque, às vezes, o próprio 
grupo não entende o trabalho. E isso é um desafio muito grande que a gente tem. Então, 
eu tenho que pedir a Deus força, inteligência para a gente lidar com todas as situações 
que acontecem ali dentro. Eu costumo dizer que a gente não pode desistir, que a luta 
continua. E a gente passa sempre essa força para o grupo que está chegando. É difí-
cil, é um trabalho pesado, cansativo, que desgasta muito, sabe? Mas a gente resiste. 
A gente resiste. Porque mulher não desiste fácil, não. Mulher corre atrás. A mulher é 
dinâmica, ela tem que ser forte. Ela é uma fortaleza na vida dela. Ela tem que ter essa 
fortaleza. Na cooperativa, a padroeira é Nossa Senhora do Carmo. Quem tem Nossa 
Senhora do Carmo como protetora tem que ter resistência. É uma resistência muito 
grande para continuar. Você vê, eu sou aposentada e continuo ali trabalhando.

NILZA ROGÉRIA

Hoje, mesmo aposentada, Hada segue atuante na Coopcarmo, e coordena a 
parte financeira do projeto carolinas de Jacutinga. Porque ela segue acreditando que 
transformar vidas é possível e necessário.

HADA

Trabalho para a cooperativa. Quando me aposentei em 2014, faço um trabalho 
voluntário até hoje. Não ganho nada pelo trabalho que faço por acreditar no projeto, 
por acreditar na mudança, por acreditar que a vida pode mudar através de um simples 
trabalho com lixo. A gente pode mudar o mundo, sim. Por que não?

NILZA ROGÉRIA

Seu legado já chega à nova geração. Para sua neta e para todas as mulheres que 
passaram pela Coopcarmo, Hada é exemplo de vida. Sua história mostra que sim, é 
possível resistir e construir um futuro digno a partir de qualquer realidade.

HADA

Minha neta tem 13 anos. Quando começou, quando eu vi a novidade de parti-
cipar do revezamento da tocha, fui entrevistada por um jornal. Eu me lembro que no 
jornal eu falei que meu exemplo tinha que ser essa resistência, essa mulher que luta 
pela vida, uma pessoa honesta, que pretende ser exemplo. Minha neta leu essa repor-
tagem no jornal e falou comigo assim: “Vovó, eu fiquei muito emocionada quando li 
aquela reportagem sua no jornal, falando que você quer ser exemplo para mim, vó.” 
Eu falei: “É, minha neta. Exemplo de vida, exemplo de honestidade.” Ela tem 13 anos. 
Eu tomo conta dela hoje para mãe dela trabalhar. Desde bebezinho, desde quando 



243

ela saiu da barriga da mãe. Eu falo: “Você tem que ser exemplo da vovó. Você segue 
o exemplo da vovó.

Porque a vovó é uma pessoa que luta muito pela vida, com muita dificuldade, e 
a gente deu a volta por cima. Mesmo nesse trabalho que a vovó faz com o lixo, a vovó 
é um exemplo de vida, não só para você, mas também para outras pessoas na cami-
nhada da vida. Porque a vida não é feita só de luxo. A vida não é só feita de coisas 
espetaculares, não. A vida também é feita de coisa banal. Banal não, de coisa simples 
da vida. A gente não precisa de muita coisa para ser feliz, não.

A gente precisa só ser numa caminhada honesta, primeiramente ter Deus na vida, 
numa caminhada boa na vida, a gente pode ser muito feliz.” Este é o exemplo que eu 
quero deixar para muita gente que me conhece e sabe da minha caminhada. Porque 
as pessoas que sabem que eu sou uma pessoa de caminhada, que eu sou uma pessoa 
de comunidade, a pessoa tem que ver na minha pessoa Jesus Cristo. Não precisa ficar 
falando toda hora de Jesus Cristo. É na minha vida, no dia a dia, na minha atitude, nos 
dias que eu vou lá para a cooperativa mancando, com um problema no meu joelho. 
Hoje eu tenho problema no joelho. Mas estou ali, firme e forte. Por quê? Porque eu 
sou uma pessoa de fé. E é isso que eu quero, que as pessoas continuem acreditando, 
continuem tendo fé na vida, levando a vida com simplicidade. Não precisa ter luxo 
para viver, não precisa ser grandiosidade para viver. Nas coisas simples da vida a gente 
consegue tudo. Primeiro, claro, tem que ter sempre Deus na frente de tudo.

NILZA ROGÉRIA

A história de Hada e da Coopcarmo revela uma verdade simples: o lixo não é 
fim. É recomeço. Em cada material reaproveitado uma nova possibilidade se abre. 
Em cada mulher que encontra ali um caminho, uma rede se fortalece. E assim, Jacu-
tinga, mais do que um território de desafios, se afirma como um território de resis-
tência e de transformação.

Esse foi mais um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”.

Até o próximo.









ROTEIRO
EP. MÁRCIA SOUZA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

MÁRCIA

Comecei a olhar para esse lugar, e o museu me ajudou a ver esse lugar. Me dei 
conta, cara, eu sou da favela, eu sou uma mulher, negra e favelada, engenheira eletricista, 
sócia fundadora de um museu. Eu sou coisa pra caramba, isso foi me impulsionando 
a fazer outras coisas e lidar com muitos sentimentos. Porque... você saiu da favela, é 
engenheira, tá fazendo o que aqui. Voltou, fracassou, e aí, começa aqueles sentimentos. 
Como é que  explico que fiz uma escolha, como eu lido, será que fiz a melhor escolha? 
Comecei também a duvidar de mim, cara, eu fiz uma M... Eu podia estar, sei lá, em 
outro lugar, num outro contexto de vida, mas eu falei, cara, aqui é o meu lugar, comecei 
a gostar de verdade, sabe, a conhecer a favela, dentro do projeto social.

NILZA ROGÉRIA

Márcia de Souza, nascida e criada no morro do Cantagalo, é engenheira eletricista 
e uma das sócias fundadoras do MuF, Museu de Favela, o primeiro museu comuni-
tário no Rio de Janeiro. Há quase duas décadas, o Museu de Favela das comunidades 
Pavão, Pavãozinho e Cantagalo é um ponto turístico e cultural que atrai inúmeros 
turistas durante todo o ano.

Eu sou Nilza Rogéria, e a partir de agora, convido você a conhecer a trajetória de 
uma mulher que alcançou lugares a ela inimagináveis, e hoje ajuda outros a contarem 
suas histórias e perpetuarem seus legados. Esse é o “Mulher de favela”.



248

NILZA ROGÉRIA

Márcia Cristina de Souza e Silva tem 58 anos e nasceu na favela do Cantagalo, 
na zona sul do Rio de Janeiro. Irmã mais velha de 5, foi criada pela mãe e pela avó, 
e se tornou a primeira da família a formar-se na universidade.

MÁRCIA

Eu me chamo Márcia Cristina de Souza e Silva. Eu assino socialmente Márcia 
Souza, que é muita coisa para escrever. Esse ano eu completo 59 anos. Sou nascida lá 
no Cantagalo, minha mãe nasceu lá. Aquele morro foi o lugar que abrigou a minha avó, 
que ela não tinha para onde ir, e foi o morro que a abrigou. E o morro tem essa coisa, a 
favela é uma grande família. Então, todo mundo... Naquela época, todo mundo se ajudava 
com tudo. Você chegava sem nada, todo mundo ajudava a construir o seu barraquinho.

Eu sou a mais velha de cinco irmãos. Sou a filha do primeiro relacionamento da 
minha mãe, depois ela se casou com o meu padrasto, teve quatro filhos.

Sou a única da família que entrou na universidade. Me formei engenheira eletri-
cista e vivi a vida dos sonhos, correndo atrás de trabalho, emprego. Fiz uma faculdade 
particular, porque, na época, década de 1980, não tinha cursos noturnos. Então, eu 
passei para a UERJ, para a economia, na época, e eu não pude fazer matrícula, por-
que as aulas eram manhã e tarde. Falei assim, eu preciso trabalhar. E aí, eu fiz outro 
vestibular na Veiga de Almeida. E foi aquela loucura, porque, dos cursos que eles ofe-
reciam, o que era mais próximo a mim era engenharia elétrica. Não era um curso tão 
barato. Então, foram muitos trabalhos. Teve um período, um semestre, que tive três 
empregos. Demorei mais a formar. Levei mais um ano e meio para poder graduar, 
porque precisei trancar uma época, precisei fazer só duas, três disciplinas, porque eu 
não tinha dinheiro. Então, assim, foi... Minha vida sempre foi desse jeito, buscando 
caminhos para chegar nos meus objetivos.

NILZA ROGÉRIA

Desde muito jovem, Márcia já havia percebido como a maternidade pode ser 
cruel para as mulheres, e optou por não ter filhos. Suas prioridades eram sua forma-
ção e seu trabalho.

MÁRCIA

Essa sou eu. Solteira, uma mulher preta, favelada. Se ela tem filhos em casa, ela 
não consegue. Aquela questão do machismo, mulher com filhos tem que ficar em 
casa, o marido vive a vida e a mulher fica ali presa. Percebendo isso, no contexto da 
minha vida, escolhi não ter filhos. E para seguir as coisas que eu queria, eu tinha que 
trabalhar muito. Então, foi assim até hoje.



249

MÁRCIA

Dentro da família da patroa da minha avó, era esquisito, porque eu abria a boca, 
diziam ”ah, está na hora de arranjar um noivo”. Eu falava, “eu não quero namorar, e 
como que eu vou arrumar um noivo?”. ”Mas tem que casar.” Eu, casar? Falei, “não vou 
casar, não”. Quando eu tinha 14, 15 anos, eu dizia que queria ter seis filhos, porque eu 
achava lindo uma mesa, todo mundo sentado comendo, café da manhã, almoço, então, 
eu ficava assim, “vou querer seis filhos, porque aqui senta o pai, a mãe e as crianças”. 
Então, olha que legal, um time de vôlei. Mas, depois, eu falei assim, “ter filho é muito 
fácil. Mas você tem que educar”. Dentro da favela, eu comecei a ver meus amigos. 
Poucos terminaram o ensino médio. Na minha época, no meu grupo, ninguém foi 
para a universidade. O pessoal da minha geração, que era no meu entorno, ninguém 
foi. Eu vi as meninas tendo filhos, apanhando, pai e mãe abandonavam. As filhas...
naquela época, década de 80, ainda tinha muito disso.

Engravidou, está na rua, se vira. E aí, eu falei, “eu não sou nesse, não vivo isso”. 
Era muito, muito estranho para mim nessa época.

NILZA ROGÉRIA

Márcia foi, em grande parte, criada pela avó, uma vez que sua mãe trabalhava 
para sustentar ela e seus irmãos. Por isso, cresceu sob os cuidados de sua avó na casa 
em que ela trabalhava.

MÁRCIA

A minha mãe teve quatro filhos depois de mim. Ela casou com o meu padrasto. 
Então, os filhos dela eram os filhos do casamento. Eu tinha que ajudar a criar os filhos. 
E aí, eu fui mais cuidada pela minha avó. A minha avó que me ajudava bastante,que 
dava aquele apoio. Por conta dela também que eu consegui estudar. Porque ela traba-
lhava em casa de família. E aí, ela ajudou a criar os filhos da patroa. Então, a atenção 
que ela deu para mim não foi a mesma atenção que ela deu para minha mãe. Porque 
ela era muito jovem. Ela conseguiu fazer por mim o que ela não conseguiu para minha 
mãe. Eu aprendi a fazer tudo.

Mas a minha prioridade era estudar, desde a escola primária. E aí eu fui me 
desenvolvendo. Porque ela também me levava para a casa da patroa dela. E lá, eu via 
como todos eram tratados, os netos. Eu via eles indo para a faculdade. Eu ficava assim, 
“eu estou estudando, eu também vou para a faculdade”.

NILZA ROGÉRIA

Márcia conquistou uma bolsa na escola em que os filhos da patroa de sua avó 
estudavam e, portanto, saiu da escola pública e passou a estudar em uma escola 



250

particular. Essa transição fez Márcia começar a perceber o mundo de outra forma, e 
que, talvez, as pessoas também a enxergassem de uma forma diferente.

MÁRCIA

Isso é uma coisa, assim, bem... Hoje eu vejo. Eu vejo de uma forma mais concre-
ta. Eu vivia num lugar que eu não me via negra. Não, diferente. Eu não me via uma 
mulher preta. Porque eu não era retinta, nem tinha cabelo duro. Aquele cabelo bem 
crespo. Então, eu não me via nesse lugar. Na escola pública, era todo mundo misturado. 
Então, eu não me via muito nessa diferença. E também vivia mais na favela do que na 
cidade. Já mais adulta. Mais na adolescência. Os lugares que eu queria ir, eu não tinha 
dinheiro para ir. Também não conhecia outras favelas. O meu pai biológico morava 
em Cordovil. Lá eram prédios. Naquela época não tinha favela lá. Eram um monte de 
apartamentos, vários prédios. Quando eu ia para lá, eu também não... Então, eu não 
tinha muita noção dessa diferença. Mas, chegando mais na adolescência, indo para 
a fase adulta, comecei a perceber que tinha muita diferença. Em todos os sentidos.

Fui fazer meu ensino médio numa escola particular, que eu conquistei uma bolsa. 
Então, a minha madrinha, que era filha da patroa, era professora nessa escola. Eu fiz 
uma prova para conseguir a bolsa. E fui assim. Eu tinha que estar acima da média para 
poder conquistar a bolsa integral. Porque a bolsa, quando eu entrei, era uma bolsa que 
não era 100%. Eu ainda tinha que tirar o peso da minha madrinha pagar, porque era 
caro para mim. Foi toda essa construção de estudar sempre, fazer aula de reforço e 
perceber que as meninas... que nesse colégio, que era um colégio católico, as meninas 
eram completamente diferentes. Nna minha turma não tinha preto nem preta. Eu via 
que eu era a mais escura da turma. E que tinha uma diferença também de tratamento 
pelos professores. Eu ficava, assim, intrigada, né? Mas, como eu estudava bastante, 
tinha essa questão. De como eu tirava boas notas.? Eu era muito boa em física, em 
química, matemática. Então, eu era muito assediada. “Ah, vem cá, estuda comigo.”, 
E aí, eu falava para as meninas, “tá, eu estudo com você e você estuda inglês comigo”, 
porque eu não fazia inglês fora da escola. Elas falavam, tinha as meninas lá que eram 
poliglotas. E aí, eu falava, “eu estudo com você se você estudar inglês comigo. Eu tenho 
que passar inglês.” Era a minha dificuldade, era em línguas.

E aí, o que eu fui percebendo? As meninas fazendo 18 anos, ganhava carro, 
formatura, aquela pompa. Eu falei, “pô, eu só vou na...” Naquela coisa, festinha da 
escola. Não vou para o baile. Tinha baile, eu não. Não comprei, não gastei dinheiro 
com isso, porque eu não tinha. Minha família não tinha. Mas, assim, eu fui, ganhei 
um convite, então, a minha família não foi para a festa de formatura, foi porque eu 
ganhei um convite.



251

E aí, eu fui vendo as diferenças. Quando comecei a ter outros empregos, ir para 
outros lugares, que eu comecei a perceber que eu era diferente. E outra coisa, o mais 
interessante, que na favela eu também era diferente. Então, eu não me sentia acolhi-
da nem na favela e nem fora da favela. Que a gente tem essa cidade partida. Asfalto e 
favela. E eu não me sentia acolhida em lugar nenhum.

Então, para mim, era muito difícil entender o que estava acontecendo. E como 
eu focava muito em estudar, eu queria estudar, eu queria viajar, eu queria conhecer o 
mundo, então, essas coisas ficavam à margem. Eu ia seguindo ali o meu foco. Então, 
quando eu paro para pensar, não foi muito fácil, não. Uma adolescência, assim, muito, 
muito complicada. As meninas iam para os bailes, para o samba, para namorar, eu ficava 
em casa, eu queria estudar, sabe? Eu não gostava de estar no meio de muita gente. Aí 
eu era esquisita. Se você não faz o que eu faço, você não presta, né? Aquela coisa toda.

NILZA ROGÉRIA

Começou a trabalhar aos 17 anos, no primeiro McDonalds inaugurado no Rio 
de Janeiro, e continuou trabalhando para poder custear seus estudos universitários.

MÁRCIA

Então, sempre fui trabalhar cedo, comecei a trabalhar cedo. Fui trabalhar com 
carteira assinada com 17 anos. Já estava no ensino médio, 16 para 17. Minha mãe teve 
que assinar o termo de contrato. Meu primeiro emprego foi McDonald’s. Era o primei-
ro McDonald’s aqui do Brasil, ali em Copacabana, na Hilário de Gouveia. Então, era 
novidade. Foi muito legal trabalhar lá. Aprendi muito. Que, naquela época, não tinha 
o que tem hoje. Era toda uma estrutura de uma empresa internacional, multinacional. 
Tinha um treinamento muito específico. Tinha possibilidade de subir de cargo. Se você 
fosse estudante universitário, você passava por um treinamento para ir para a gerên-
cia. Então, aquilo tudo me estimulava. E lidar com as pessoas também era uma coisa 
que eu tinha facilidade. Foi nesse processo aí que eu me encaminhei para a faculdade.

NILZA ROGÉRIA

Mesmo formada, e com diploma de ensino superior, Márcia encontrou dificul-
dades para se inserir no mercado de trabalho, sendo mais uma vez lembrada de como 
marcadores sociais como gênero e raça impactam a nossa vida.

MÁRCIA

Eu continuei trabalhando muito. No primeiro ano de formada, eu não consegui 
trabalhar direto com engenharia. Sempre tinha... Entrava para a seleção, então... Com-
petia com gente branca, homens. Eu ia para seleções que às vezes tinha só eu e mais uma 
mulher e o resto, tudo homem. Já aconteceu de chegar na minha vez, a entrevistadora 



252

olhar e... “Ah, tudo bem, já não preciso mais te entrevistar porque já foi ocupada a vaga.” 
Eu achava um absurdo. ”Como?” Né? E aí foi quando eu comecei a perceber a questão 
do preconceito, do racismo, mas eu não tinha muita...  certeza disso. Passado um tempo, 
chegou uma empresa aqui no Rio, uma empresa francesa de mídia elétrica. Ela fez uma 
joy venture que era 51% brasileira, 49% francesa Abriu e começou a fazer entrevista, 
e aí eu olhei assim, falei, “acho que eu vou concorrer”, e fui com a cara e a coragem. 
Um dos requisitos era o inglês, falei, “eu não sou fluente em inglês, mas tudo bem, eu 
vou tentar”., Fui com a cara e a coragem, tinha mais de 100 candidatos, e aí passei, fui 
contratada. Eu me lembro, é uma coisa bem interessante, eu me lembro que o chefe do 
departamento que abriu a vaga sentou pra conversar comigo e começou a conversar 
coisas aleatórias, aí eu comecei a discutir com ele, “não, eu penso isso”, falei, “olha, eu 
discordo, discordo de você”, aí começamos a discutir, “não, é por causa disso”, “mas se 
isso acontecesse, o que você ia fazer”, “o que que eu faria?, ah, eu faria isso assim, desse 
jeito”, e pronto, sabe, depois da conversa, eu falei assim, “cara, eu tô aqui um tempão 
esperando quem vai me entrevistar”, ele, “mas eu já estou te entrevistando”. Pronto, eu 
fiquei olhando, falei, “pô, mas eu falei um monte de coisas...”, “eu quero uma pessoa do 
seu perfil, uma pessoa que tenha... que seja segura e objetiva no que acredita”., Aí eu fui 
nesse departamento, era o departamento de engenharia, que trabalhava diretamente 
com chão de fábrica, que era uma empresa de manutenção de equipamentos elétricos, 
transformadores, eu fui pra vaga de testes de transformadores. É uma coisa que foi da 
minha... que eu escolhi o caminho pra esse lugar. Mas ele viu diferente, ele já me viu 
uma gestora. E aí fui, fiquei lá quase que uns nove, dez anos.

NILZA ROGÉRIA

Quando já estava com a carreira estabilizada, a avó de Márcia adoeceu e ela precisou 
afastar-se do trabalho para cuidar de quem cuidou dela a vida inteira. Dessa forma, Már-
cia voltou a morar no Cantagalo, na casa da avó, e começou a se reconectar com a favela.

MÁRCIA

Eu fui lá atrás, no início do museu, ele tá hoje com 17 anos, entramos no 17º ano 
de construção desse museu. Hoje eu não tô na diretoria, mas eu sou responsável, gestora 
de turismo de base comunitária, dentro da central de visitação do Museu de Favela. 
Mas a oportunidade de construir o museu veio de uma forma muito inesperada. Eu 
fui viver minha vida, trabalhar, construir minha vida, viajei, fiz tudo, todas as coisas 
que eu quis fazer, realizei todos os meus sonhos. E aí, num determinado momento, a 
minha avó... eu descobri que ela estava muito, muito adoecida, com o coração grande, 
tinha duas úlceras, varicose nas pernas, uma numa, outra na outra. Ela já não era mais 
aquela pessoa, ela tinha o meu avô, que era, na realidade, não era meu avô de verdade, 
mas ele já vivia com a minha avó antes de eu nascer. 



253

Ele também estava com câncer de próstata, tinha idade bem avançada, na época 
com 90 anos, e aí, ela não quis ir morar comigo, porque ela dizia que “ah, não vou sair 
da minha casa pra ir pra casa dos outros”. ”Vó, vem morar comigo, poxa, aqui tem 
quintal, vem morar”, “não, não vou”, e aí,  nessa época eu já fazia terapia, que eu indi-
co pra todo mundo, gente, tem que fazer terapia, tem que ir procurar um psicólogo, 
conversar, isso é uma coisa que te expande, sabe, e você sai daquele limiar de entrar 
numa depressão, porque às vezes as pessoas entram na depressão e não sabem, não 
percebem, é um negócio bem louco. Minha terapeuta falou ”pensa bem, sua avó vai 
morrer em algum momento, isso é garantido, todo mundo vai morrer, agora, como 
que você vai se colocar, você vai obrigar ela a ir morar com você, fazer o que ela não 
quer, você tem esse poder, você pode levar ela assim, levar ela e seu avô, mas, isso, e 
se ela, você leva e ela morre, como é que você vai ficar? Então, você tem que escolher 
o que você vai fazer, você quer ajudar, de que maneira você quer ajudar?”

Fiquei pensando bem, vendo, o tempo foi passando, ela foi se debilitando cada 
vez mais. Meu avô, ela já não conseguia acompanhar meu avô, e aí, eu tomei aquela 
decisão, eu vou voltar pra favela, então, foi um outro processo. Pra voltar pra favela 
também, com um monte de trabalho que eu fazia, eu falei, “vou ter que diminuir 
meu trabalho”. Eu pedi licença para o meu chefe, “estou com esse problema”, ele me 
deu um ano. Aí a empresa mudou, fechou,  ele foi para uma empresa em São Paulo, 
eu conheci, fui lá, tinha uma outra empresa também, em Curitiba, eu fui também, 
legal, ele falou... Eu falei, “eu preciso cuidar da minha avó”, e  ele respondeu, “então 
tá, eu vou guardar a sua vaga comigo por um ano”, porque na cabeça dele, minha avó 
ia morrer nesse um ano. Eu fui cuidar dela, me dedicar, porque cheguei a ser, e sou 
a mulher que eu sou, por conta dela, ela me inspirou muito, trabalhava muito, era 
uma pessoa que era analfabeta e sabia dizer que ali estava escrito “Copacabana”, que 
ela decorou o desenho das letras, então ela sabia, então, números, e nossa, tirasse um 
centavo do dinheiro dela, que ela dizia, “ó, tá faltando um centavo”, e ela não desistia 
nunca, tinha um problema aqui, ela resolvia. Quando a parede da casa caiu, ela que 
botou no ar, a gente, eu era criança, com estuque, a gente amassava o barro, tampava 
e botava lisinho, e pintava, você chegava na minha casa, quando criança, podia dizer 
que aquilo era de alvenaria, e não era, sabe, era barro com ripa, e tudo lisinho, tudo 
pintado, bonitinho, chão de vermelhão. E aí, eu escolhi cuidar dela, minha mãe era 
filha única, também já estava sendo cuidada pelo meu padrasto, não podia cuidar da 
minha mãe, da minha avó. Foi indo, com o passar do tempo, eu estava de novo na 
favela, antes também, durante, eu construí, ajudei a construir a casa dela de alvenaria, 
então, a casa que ela morava era confortável. Quando eu voltei, eu voltei para um lugar 
mais confortável, e quando fui ver, estava ficando mais na casa dela do que na minha 
casa, até que um dia me mudei, porque não dava mais condição. Fui dando a melhor 



254

qualidade de vida que eu podia dar, dei tudo que eu tinha, que eu podia, para ela e 
meu avô terem uma qualidade de vida. Acabou que não voltei para trabalhar, porque 
isso aí, eles tiveram uma vida legal por sete anos.

NILZA ROGÉRIA

Já de volta à favela, e agora sob o contexto do Programa de Aceleração do Cres-
cimento, o PAC, em 2008, com o oferecimento de diversos cursos na região, Márcia 
começou a se questionar o que faltava ali no seu território.

MÁRCIA

Nesse meio-tempo foi quando, no morro, chegaram as obras do PAC, em 2008, 
2009, e aí surgiu o processo de urbanização, obras de urbanização, e veio com um 
projeto social, e esse projeto social tinha um foco para formar a mão de obra para o 
turismo, então, tinha cursos de camareira, barman, garçom, garçonete, uns cursos 
bem básicos de espanhol e inglês, cuidador de idosos, recreadora. Eu falava assim, 
“poxa, mas isso a gente já tem aqui no morro, esses cursos. Tem que ser uma coisa 
diferente, se isso está voltado para a mão de obra de turismo, vamos ver outra coisa, 
esse lugar tem vocação”. Desde pequena sempre vi o turista subindo o morro e sen-
do bem-tratado, sem medo, eles não tinham medo. Falei “não, isso a gente tem”. E é 
isso, “um coletivo”. Tinha reuniões semanais dentro desse projeto social, e a gente foi 
pensando num coletivo, não era eu sozinha, mas eu ajudava também a pensar, todo 
mundo dava suas opiniões, tinha outras pessoas com outras qualidades. Tinha uma 
menina, que é a Rita, que é uma das sócias fundadoras também, ela tinha se formado 
em jornalismo, então, ela tinha não sei quantas entrevistas, porque foi um trabalho 
que ela fez, também dentro de um outro projeto, aí ela: “a gente pode fazer”. Cada 
um ali, desse grupo, tinha uma coisa muito peculiar, que cada um fazia muito bem, 
e foi quando a gente começou a pensar, “é turismo”, “área”, “qual é a nossa locação?”. 
Falei, “gente, é uma locação turística, vamos investir, como é que a gente faz para as 
pessoas virem aqui visitar?”. Aí foi dando aquelas ideias, as pessoas visitam o quê? 
As pessoas visitam parques, monumentos, museus. A gente foi buscar o que poderia 
ser, aí a gente se deparou com a museologia social, que estava sendo muito falada na 
época, uma coisa nova, mas estava borbulhante naquela época, e a gente foi buscar 
saber. Até que a gente encontrou pessoas específicas no assunto, o professor Mário 
Chagas, da Unirio, e aí a gente foi buscando, a gente entendeu que a museologia falava 
de um ecomuseu. Eu falei, “pô, mas o que é ecomuseu?”. A gente começou ali a discu-
tir. O que está no entorno do museu, e vivo, então isso faz parte do museu, não é só 
o que está dentro, é o que está no entorno. A gente “viajou na maionese”: “Ah, então 
se é o que está no entorno, tudo isso aqui é museu, e o que está dentro é a gente”, e foi 
assim que surgiu o Museu de Favela.



255

A gente foi, passar das reuniões, passar do tempo,  amadurecendo isso, e vamos, 
até que a gente falou “museu é a favela toda, Pavão, Pavãozinho e Cantagalo, tudo isso 
aqui é um museu, e o acervo desse museu”, falei, “gente, somos nós. Rita tem um monte 
de entrevista aí, desse pessoal, vocês já trabalham com as crianças na capoeira, Valdete 
está aí com as senhorinhas, para cima e para baixo, alguém passa a mão, vai lá, ela 
acompanha, olha só, sabe da história delas todas, pô, a outra colega lá, da catequese, faz 
artesanato, olha só, a gente sabe a história de todo mundo, eu conheço todo mundo”.  
Eu tinha muita, muita história, pelo tempo que fiquei com minha avó e meu avô ouvin-
do as histórias dele. Tinha pessoas que eu olhava assim, o seu fulano, e a dona fulana, 
que eu comecei a ouvir as histórias deles, que eles foram  os primeiros moradores, não 
tinha todas as casas do morro, tinha quintal, tinha fruta, então, tinha muita história, 
e muita gente chegando, e foi assim. É isso, vamos falar das pessoas. A gente começou 
no experimental, nesse museu experimental. A gente foi entender também o que que 
era turismo, aí veio a Tânia Omena, a turismóloga, também da Unirio, falar o que era 
turismo para a gente,  o que é isso, o que é transformar esse lugar num lugar visitável, 
como fazer isso, e aí, a gente foi aprendendo, fazendo essas formações. Fazia um curso 
aqui que, na realidade, eram cursos de extensão, e aí a gente começou a levar isso bem 
a sério. A gente foi no coletivo, porque não foi ninguém sozinho, cada um com o seu 
saber. A gente começou nas visitas, nos visitões, e vinha aquele povo da universidade, 
a gente falava, vinha o pessoal, os políticos envolvidos com o projeto de urbanismo, de 
urbanização, que era do parque, era um negócio, assim, muito borbulhão, que estava 
acontecendo na cidade toda, e aí, a coisa foi ficando bem, como é que se diz, assim, 
bem, muito, muito viva, muito real, muito palpável, mas era uma coisa nossa, então, o 
projeto social em si, o Museu de Favela seria um produto do projeto social.

NILZA ROGÉRIA

Apesar do governo não apoiar financeiramente o projeto, Márcia já estava muito 
envolvida e apaixonada pelo museu e pela ideia de contar as histórias daquele lugar. 
Decidiu continuar lutando para que o museu existisse.

MÁRCIA

Mas, pasme, em determinado momento, o projeto social, quer dizer, o governo 
em si falou que não ia apostar dinheiro num museu de favelados, então a gente... a 
gente não vai abandonar isso, e aí a gente comprou, vamos botar para frente, a gente foi 
fazendo o MuF, sem ganhar dinheiro, fazendo o museu acontecer, as visitas acontece-
rem, fazendo entrevistas. A gente lançou o museu, na época, em 2009, foi em fevereiro, 
para o mundo, já com o CNPJ, todo organizado. Vieram nesse lançamento, veio o 
governo, foi também o ano do lançamento do Ibram, Instituto Brasileiro de Museus. 
Nós fomos o primeiro museu de território, museu comunitário, junto com, apoiados, 
pelo Ibram.Nós fomos o primeiro museu de território a céu aberto, e fomos o primei-



256

ro ponto de memória, então, fomos o pioneiro. Depois foram lançados 12 pontos de 
memória, hoje são cento e tantos pelo país inteiro. A gente foi fazendo muita coisa., 
Eu, sempre envolvida com a cultura e com o turismo, porque nesse processo todo, 
eu fui entendendo que aquele lugar é o meu melhor lugar do mundo, que eu já tinha 
viajado, tinha ido em outros países, eu fui em um lugar que era tudo cinza, tudo cinza, 
e as pessoas falavam daquele lugar. Eu falei, ”as pessoas gostam desse lugar que eles 
moram, nossa, olha quanta história”, e eu ficava impressionada. Uma vez, voltando 
para o Brasil, cheguei e falei, “caraca, onde é o meu lugar, da onde eu vim?”. Ah, de 
onde minha avó veio, de onde a minha mãe veio, eu sabia de onde eu vim. Eu sabia. 
Da minha avó, já não sabia de onde ela veio, a minha bisavó, também não sei da onde 
veio. Mas eu sabia de onde minha mãe veio, de onde eu vim.

MÁRCIA

Comecei a me entender, nesse meio, comecei a andar a favela toda, ia a todos os 
lugares. Hoje, se você me perguntar, eu conheço a favela Pavão, Pavãozinho, Canta-
galo na palma da minha mão.

NILZA ROGÉRIA

A exposição de lançamento do MuF, “Despertar de Almas e de Sonhos – Velhos 
Ilustres”, ocorreu em fevereiro de 2019, na quadra da Escola da Samba Alegria da Zona 
Sul, e teve, como proposta, mostrar a história de alguns dos moradores mais antigos 
do território. Há ainda outros projetos, como o Mulheres Guerreiras, que também 
visa registrar a jornada de mulheres das favelas.

MÁRCIA

A gente tem um projeto, Mulheres Guerreiras, Velhos e Ilustres, que a gente co-
meçou a entrevistar as pessoas, então, elas começaram a contar a história da vida delas, 
como, de onde vieram. Os primeiros, os donos da terra, eram os indígenas, então, quan-
do... Não vou nem falar essa história, de “descobriram o Brasil”, não, não descobriram, 
invadiram, sequestraram, mudaram tudo. E os próximos que ocuparam aquilo foram 
os negros escravizados, que depois, teve abolição, mas sem direito à terra, sem direito 
a estudo, sem direito a nada.  As pessoas foram ocupando o morro. Depois vieram os 
mineiros, que vieram para construir a cidade do Rio de Janeiro, porque ela ia ser a ca-
pital, foi capital do país, então, tinha que ser construído, muita coisa acontecendo na 
cidade. As pessoas terminavam os seus trabalhos, não tinham como voltar, porque não 
tinham um salário, mão de obra barata, que não dava condições de você alugar nada, 
muito menos comprar, e as pessoas começaram a subir os morros, isso pela cidade inteira, 
ocupando, porque não tinham condições de comprar, alugar, o governo não dava essa 
possibilidade. Quem tinha dinheiro, tinha dinheiro, quem não tinha, não tinha mesmo.  



257

E veio gente do Norte, Nordeste, tudo em busca  de uma vida melhor. Tinha empregos, 
muitos empregos, mas os salários não davam essa condição, e as pessoas começaram 
a subir o morro. E até hoje o morro recebe gente vindo de tudo quanto é lugar, do país 
e do continente sul-americano, e tem também estrangeiros, também da América, da 
Europa, que vem também naquela condição de não ter condições de morar, e aí ocupa 
também, aluga dentro das favelas. E, então, ouvindo essas histórias, dessas mulheres, 
a gente descobriu coisas incríveis. Uma que me impactou foi de uma senhora, que era 
costureira e ela que consertava a casa dela, que trocava lâmpada, a fiação, tomadas, ela 
era muito ativa, e aí contou essa história dela, como ela chegou, por que ela fazia tudo 
aquilo, contou muitas histórias. A filha dela, na época, estava ingressando na universi-
dade, também sem muitaa ajuda, com muito esforço, trabalhando bastante. Ela também 
foi uma das entrevistadas. E aí, quando a gente fechou o projeto, que a gente foi mostrar 
o resultado, ela olhou, quando ela ouviu e leu, porque a gente fotografou, gravou, ela 
falou, “mãe, eu não sabia dessa história”. Aí, ela olhou assim, “filha, eu não tinha tempo, 
eu tinha que trabalhar, eu tinha que cuidar de você, eu tinha que botar comida em casa, 
você acha que eu tinha tempo pra ficar conversando?”  Aquilo, me impactou de uma tal 
forma, porque, eu falei assim, “eu cobrava da minha mãe atenção, eu cobrava da minha 
avó atenção”, sabe, e aí que eu fui entender, elas estavam fazendo o melhor delas. Então, 
é por isso que eu sempre falo, eu sou o que sou por causa daquela mulher que formou 
a minha mãe e que ajudou a minha mãe a me criar. É muito louco. Você muda o seu 
olhar para o território, para tudo que está no seu entorno, para o seu vizinho, para eu 
ficar olhando as outras histórias de outras pessoas dentro da favela. E a força que essas 
pessoas têm, né, e aí você vai, entrevista por entrevista, você vai sentindo essa descoberta, 
de quem somos, de quem é o meu pai, minha tia, minha avó, a minha vizinha, porque 
todo mundo, de uma certa forma, conhece todo mundo.

Outra coisa que me impactou também, na minha experiência, que a gente fez 
um circuito, que é o Circuito das Casas Telas, que a gente conta a história da ocupação 
do Pavão, Pavãozinho e Cantagalo através de pinturas de grafite, e também de arte 
contemporânea, no pincel. Tem várias pinturas e um circuito, é um caminho, que a 
gente vai contando essa história. Quando a gente vem com um visitante ou um turis-
ta, estrangeiro ou brasileiro, a gente sempre tem o cuidado de ter alguém mediando, 
então, se eu tô ali contando uma história com um turista, tenho uma tradutora local, 
pessoas do morro que sabem falar inglês, e aí a gente contrata, então, quem passa, passa 
ouvindo e sabendo o que a gente tá falando, ouvindo a história que eu tô contando.

NILZA ROGÉRIA

A partir daí, as histórias passam a ser conhecidas e até mesmo os jovens que 
pertencem àquela comunidade podem entender a vida dos mais velhos, daqueles que 
vieram antes deles.



258

MÁRCIA

Uma vez tinha um menino, já tem uns 11, 12 anos, ele sentado em cima de  um 
guarda-corpo,  um corrimão, e ele ouvindo, ele olhou e falou assim, “ah, não conheço 
essa história não”, aí olhei pra ele, respondi assim, “tá, então pergunta pra sua avó, 
você sabia que a sua avó foi a fulana de tal, fez isso, isso, isso, você sabia que o teu tio 
nasceu em casa porque a dona fulana foi lá, era parteira, que não dava tempo, às ve-
zes, de ir pro hospital”, aí ele, “não, eu não sei essa história não”, falei, “então vai lá e 
pergunta”. E isso era o tempo todo, as pessoas passando e ouvindo, muitos paravam 
pra saber o que a gente tava falando, e aí passou um tempo, estava esse menino e uma 
irmã dele, ou uma parente, e ele falou, “ah, oi tia, eu perguntei, você tinha razão, e a 
avó falou que foi, era isso mesmo, eu nem conhecia, eu nem sabia essa história”, falei, 
“então faz mais pergunta”, e depois veio me contar, pra eu poder contar pro povo. En-
tão começou: toda vez que ele me via, vinha me contar uma história, “dona fulana”, 
“sei, que era amiga da sua avó”, eu respondia. Ele: ”Como é que você sabe de tudo?” 
“A minha avó é que sabia de tudo, então ela me contava.” Eu comecei a ver quem era 
quem, puxar da memória, e perguntar para outras pessoas, de uma forma cuidadosa, 
pra poder também ter as histórias.

E eu comecei a ver que o trabalho no território impactou as pessoas, e impacta 
até hoje. Esse circuito, essas pinturas já estão lá desde 2010, a gente inaugurou em 2010, 
então você vai lá, você encontra essas pinturas, encontra esse circuito, essas pinturas 
estão nas paredes das casas. A parede, quando a gente fez a mediação, que levou um 
ano conversando com esse morador, para ele entender o que era o projeto, o que ia ser 
pintado na parede dele, ouvindo os desejos dele, “isso eu não quero, isso pode, isso não 
pode”, a gente sempre deixou claro, a parede é sua, se você quiser  apagar isso aí, tudo 
bem, a parede sua. Até pra ficar bem claro que, tipo assim, não é “eu comprei, eu vou 
te pagar, você vai me pagar” etc., Não. É: está aí a pintura, se você quiser, a gente te dá 
a arte, você faz camisetas e bota pra vender na porta da sua casa, o dinheiro é seu, o 
trabalho é seu. Então, com muita liberdade, e tá lá, e esse impacto é isso, 10, 15 anos 
agora, está lá a pintura. A gente continua fazendo restauro. A gente entra no edital, 
restaura aquela pintura, e tá lá. Isso é um impacto, eles se sentem pertencentes. Se 
eu estou num território falando da história e passa um morador que eu lembro, e ele 
é filho da dona, a nossa matriarca lá, que a gente encontrou a história dela, e botou, 
“ah, ele é um neto, e, ah, ó, ele faz isso, olha, ele é do samba, dá aula de percussão há 
30 anos, foi destaque da escola de samba”, o cara para, bota a sacolinha de compras 
no chão e conta a história dele. Se a gente fala “vem cá, fala”, eles param, dão aquela 
atenção, e isso é muito gratificante, porque a gente vê que o que a gente fez e o que a 
gente faz ainda traz, aquele sentimento de “eu pertenço”, ”eu tô sendo visto”, “eu tô 
sendo reconhecido”.



259

NILZA ROGÉRIA

Com a conservação e propagação dessas narrativas, as histórias se tornam de 
todos e um legado é construído. O legado, através da memória, não só permite que 
grandes histórias sejam conhecidas e divulgadas, mas ajudam no processo de cons-
trução e valorização de identidade, incentivam a identificação entre diferentes pessoas 
e, além disso, nos auxiliam a perceber o que é bom para nós, e o que precisa ser feito 
de maneira diferente.

MÁRCIA

A potência da memória é imensa. A memória atua em todos os campos, prin-
cipalmente na política, porque se você tem memória, e você teve um problema que 
aconteceu lá atrás, você sabe como aquilo foi resolvido, ou como não foi resolvido, 
então, você já tem a experiência daquela situação. Quando, anos depois, você relembra 
aquilo, e tem outro problema parecido, você já sabe o que deu certo e o que não deu. 
Então, você tem como buscar outras soluções, isso em todos os sentidos. A memória 
te traz para o seu lugar verdadeiro.

Há pouco tempo participo de um projeto, que é Memórias Climáticas. Esse mês 
a gente fez a exposição “Memórias Climáticas das Favelas”, que é da Rede de Favela 
Sustentável, e que a gente, desde 2022, começou com o curso de formação de pesquisa, 
dentro desse coletivo também. Fomos, falar sobre as nossas memórias, o que aconteceu, 
as tragédias por conta do meio ambiente, por conta do aquecimento global. A gente foi 
levantar o que aconteceu lá atrás e o que acontece hoje, entender essas coisas... A gente 
começou a entrevistar os mais antigos, trazer, fazer as rodas de conversa com os mais 
velhos e os mais novos, ter aquela troca, aquelas perguntas, aquilo que lembra, as 
frustrações, “eu perdi casa”, “eu perdi familiar”, e aí a gente foi fazendo isso em cada 
favela, fazer parte do grupo. A gente foi descobrindo que o que aconteceu na Rocinha 
foi similar ao que aconteceu no Cantagalo, que foi similar ao que aconteceu lá em Ci-
dade de Deus, em vários outros locais. Fomos entendendo o que aconteceu na Maré... 
A gente foi vendo que teve gente que saiu de uma favela por causa de uma tragédia, 
chegou na outra favela e passou pela mesma tragédia. Fomos vendo que as histórias 
são as mesmas. Essa memória trouxe não só a lembrança do que aconteceu, mas como 
as coisas foram resolvidas e como não foram resolvidas. Será que se tivesse resolvido 
aquele acontecimento, já sabia que aquilo escorregava, que podia ter um deslizamento, 
se tivesse resolvido naquela época, anos à frente, quando aconteceu de novo, não teria 
acontecido. E hoje, como a gente faz para não continuar acontecendo, e a gente se de-
parar com as mesmas dificuldades, que são as políticas públicas. A memória faz esse 
movimento, e fez uma coisa que eu acho que é o mais interessante, de unir as pessoas, 
porque estávamos isolados, quem é daqui, só me preocupo com esse, Vimos que unidos, 
fomos fazendo esse levantamento. Fizemos uma grande exposição, então, a memória 



260

movimenta, a memória não é uma coisa estática, parada, morta. A memória traz vida, 
a memória te traz possibilidades de um futuro melhor.

NILZA ROGÉRIA

Para o MuF, Márcia almeja que o local se torne um grande ponto turístico do 
Rio, uma vez que o museu e as histórias ao seu redor estão sendo, a todo momento, 
vividas e construídas. Para isso, também reivindica que certas mudanças e mais in-
vestimento sejam feitos na infraestrutura das favelas.

MÁRCIA

Um dos objetivos que o projeto, o Museu de Favela, tem dentro do território é 
transformar a favela num grande ícone de visitação do Rio de Janeiro, como o Pão 
de Açúcar. Para ser esse lugar que a gente sonha, é preciso modificar coisa, não, tipo 
assim, “ah, vai deixar de ser favela”. Não. Continua sendo aquela favela, mas uma fa-
vela sustentável, uma favela com educação, com saúde,  com toda aquela estrutura de 
qualquer comunidade.Que seja uma comunidade, não a comunidade que eles falam 
agora, “a comunidade do Cantagalo”. Não. Comunidade mesmo, todo mundo se aju-
dando, como numa escola, comunidade escolar, comunidade universitária. Ser esse 
lugar, comum, e entrelaçado, e autossustentável, e com políticas públicas atuantes 
implementadas.Para que esse lugar seja lindo, e que a história e a memória, não seja 
apagadas. Se você cria um museu de memórias, um museu de território a céu aberto, 
que é um museu vivo, é um museu que está mudando todo dia, toda hora,  que as 
pessoas estão ali passando, andando, as histórias estão contadas e recontadas, tem que 
ter esse reconhecimento desse lugar. De que ele é importante para todo mundo. Se ele 
é importante, se ele tem história para contar, ele não precisa perder a denominação, 
ou perder, ou transformar em outra coisa, ele tem que melhorar. Eu  desejo que no 
futuro ele seja um lugar que qualquer um entre, qualquer um sai, passeie, conheça a 
história. Como em Paraty. Você vai em Paraty, é uma cidade histórica, pescadores, 
tem lá as comunidades indígenas, estão lutando também para esse reconhecimento. 
Sabe, de você chegar aqui, favela tal, vamos ali,  é legal. Lá no morro tem tudo, tem 
hostel, tem mercado, tem tudo, então, o que falta para ser esse lugar maravilhoso?

Falta esse olhar para o morador, para as pessoas daquele lugar, aquele cuidado, 
que é chegar as políticas públicas,  uma saúde melhor, ter postos de saúde, ter escolas, 
formação de profissionalização, esse incentivo.  Melhorar também  a energia, a entrega de 
energia, a entrega de água. Hoje,  o governo não sabe quantas pessoas tem no território, 
mas as concessionárias que foram privatizadas sabem, a conta de luz, a conta de água 
chega na tua porta. Eles sabem. Você tem a coleta de lixo. O morro, hoje a gente sabe,  
está em torno de 35 mil moradores. Gente que trabalha, que consome, produz lixo, e 
o lixo é a prova de que a favela é rica, porque só tem lixo onde as pessoas consomem. 



261

Para as pessoas consumirem, elas precisam ter dinheiro, então, essa favela faz girar a 
economia do bairro. Ela merece ter uma coleta de lixo adequada, como tem  na cidade, 
no asfalto. Às vezes você chega na favela, os pontos de descarte de lixo estão lotados. 
Ainda tem gente que fala, “é porque esse povo é sujo, porque esse povo é porco”. Não 
é, ali é o lugar de descarte, por que aquele lixo ainda está ali? Por que o lixo, quando 
chove, desce a ladeira? Porque não houve o recolhimento, a empresa não foi lá tirar 
esse lixo. Isso é uma prova claríssima do racismo ambiental, do racismo estrutural, 
dos preconceitos. Mantém assim, porque assim há uma massa de manobra, mantém 
a qualidade de vida lá embaixo, a expectativa lá embaixo, a autoestima lá embaixo, 
porque as pessoas saíram para trabalhar, “ah, vamos fazer a inscrição, vamos para o 
emprego, vou botar qual endereço?” Vou botar o endereço... vou dizer que moro na 
favela? A sua ficha é rasgada e posta no lixo. As pessoas costumam não se sentir parte 
dessa cidade, porque ela mora em tal lugar ou tal lugar, é uma discriminação muito 
grande.  Mas por que aquele lugar é discriminado? Quando eu falo dessa memória, 
do museu, desse movimento, é sobre isso de você saber a história do seu lugar, e isso 
implica saber a sua história, da sua ancestralidade, de onde você veio. “Meu avô veio 
lá do Ceará, veio num caminhão daqueles, chegou aqui, construiu a casinha, abriu um 
negócio, veio a esposa, veio e foi trazendo todo mundo para cá, e a favela foi aumen-
tando”. E aí, qual a história do seu avô, por que ele veio, o que faltou lá que ele veio 
buscar aqui, o que ele encontrou aqui, que conseguiu sustentar a família, sustentar 
tanto aqui, e quem ficou para trás? Então, tem muita história.

A arquitetura da favela, gente, é  muito linda, não é um olhar romântico, mas 
é um olhar de criatividade e solução de problemas. Eles conseguem construir com 
o terreno que eles têm e o tipo de terreno que eles têm, as possibilidades. Precisa de 
um acesso, o cara cria um acesso para a casa dele. O arquiteto: “isso não funcionaria 
desse jeito”, “isso não funcionaria do outro jeito”, mas com aquele olhar criativo e de 
experiência, porque os antepassados, os primeiros que chegaram na favela, construí-
ram a cidade, então, são especialistas nisso, eles construíram a cidade, construíram 
igrejas, construíram casas, construíram prédios, e essa tecnologia, eles trouxeram para 
dentro da favela. A construção é uma construção criativa, é uma arquitetura bonita, 
nesse sentido, nesse olhar. É uma potência muito grande. 

NILZA ROGÉRIA

Depois de tanto alcançado, Márcia ainda sonha com mais, pois sabe a potência 
da favela e de quem vive lá.

MÁRCIA

E isso acontece com muitas pessoas, sabe, não é um lugar de que eu vou ter 
vergonha. Eu estou aqui porque eu faço assim, estou aqui porque escolhi ficar aqui e 



262

contribuir para esse lugar, de falar que esse lugar é um lugar de onde saem potências, 
sai jogadores de futebol, cantores, arquitetos, engenheiros, médicos. Eu tenho os meus 
sobrinhos do coração, médicos, engenheiros, arquitetos, doutores. O que eu tenho ido 
agora a doutorado, a defesa de tese, sabe, de meninos e meninas que eu vi crescer, gente, 
é uma potência da favela. Pessoas que criaram projetos, que criaram coisas dentro da 
favela, que está lá borbulhando. Campeões de jiu-jitsu, futebol, boxe....

Eu fico assim, maravilhada com esse território. Eu fui ali, escolhi ficar por um 
movimento, de entender que as outras pessoas precisam não fazer o que eu fiz, mas 
entender e valorizar o seu território e os seus antepassados.  Eu falo que sou eterni-
zada, eu vou morrer, mas a minha história não vai passar. Cem anos, “a Marcia lá, 
aquela que fundou o Museu de Favela junto com o Fulano, junto com a Rita, junto 
com a Antônia, junto com a Aline”, sabe, é sobre isso, elas fizeram um movimento, 
foi o primeiro museu de território a céu aberto do mundo, e isso, para mim, é o mais 
importante, é você fazer alguma coisa e entender que o que você faz vai ficar. Hoje, 
o trabalho que eu tenho é manter essa esperança, essa vontade, trazer a vontade de 
outras pessoas, não só para o lugar de onde eu vim, mas para os seus próprios luga-
res. Quando estou com as pessoas, com o pessoal de Antares, da Maré, e a gente vai 
trocando essas ideias, essas informações, e o pessoal também vai trazendo aquilo que 
eles estão produzindo no território deles, nos lugares deles, então, é uma grande tro-
ca. Voltando à exposição da memória climática, aquilo foi um negócio coletivo, que 
a gente começou a falar de memória, a falar de cultura, a gente começou num GT de 
cultura, aí virou um GT de cultura e memória, e aí virou um GT de trabalho de uma 
exposição que é maravilhosa. É isso que eu espero desse meu lugar, e que ele influencie, 
seja referência, para todos os outros lugares O Museu de Favela é uma referência para 
outros museus de territórios, museus comunitários, ele é uma referência. Eu olho para 
mim,  eu sou uma referência. Quando eu me sinto, sabe... tudo bem, eu não construí 
riquezas, não juntei dinheiro na minha vida, não tenho coisas, mas eu tenho a coisa 
que é mais valorosa, muito lindo isso, é o poder de falar, de contar a minha história 
de uma maneira que toque as pessoas.

NILZA ROGÉRIA

Márcia é uma das muitas histórias da periferia que merecem e precisam ser 
contadas e marcadas para a posterioridade. Um símbolo de luta, transformação e 
resistência, essa é a história daquela que ajuda a contar tantas outras.

Eu sou Nilza Rogéria.

Este foi mais um capítulo de “Mulher de favela”. Até a próxima.







ROTEIRO
EP. ROBERTA COSTA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

ROBERTA

O que me faz estudar é entender, é tentar entender como a gente pode fazer 
acontecer, mudar o que é a realidade desse território chamado Sepetiba. E vai ser 
através do estudo, como eu sempre falo para o grupo lá quando se reúne: será 
através do estudo que nós vamos conseguir transmutar esse momento que é da 
população periférica, pobre, negra. Só o estudo nos assegura num lugar melhor, e 
é só o estudo que a gente pode deixar para os nossos que estão chegando, e que vão 
continuar o que a gente trabalha. Então, por isso, a decisão pela faculdade. Porque 
a política pública? Porque eu acho que é o que de fato eu faço. Eu, de fato, a equipe 
do Águas de Amanhã, fazemos política pública na ponta, porque eu costumo dizer 
que é muito fácil para quem está lá em Brasília, no ar condicionado, que chega e sai 
de motorista, pensar em propor política pública para um território como Belford 
Roxo ou Sepetiba.

Ele não vive aquilo. Então quem tem que estudar e propor política pública somos 
nós que estamos na ponta. Eu deixo aqui que todos e todas têm que buscar sim estu-
dar, para entender como a gente pode mudar essa realidade da população periférica, 
que está num momento de vulnerabilidade social.



266

NILZA ROGÉRIA

Roberta Costa é uma mulher que faz da fé um gesto político e do cuidado uma 
prática cotidiana. Yalorixá, mãe e ativista, ela ergue pontes entre espiritualidade e 
ação concreta, enfrentando a fome, o racismo e a ausência do estado com coragem 
ancestral e visão coletiva. Eu sou Nilza Rogéria e, a partir de agora, convido você a 
conhecer a trajetória de uma mulher que, mesmo diante da precariedade, da violência 
e da invisibilidade impostas à sua comunidade, reafirma o poder das mulheres negras 
e periféricas como força vital na construção de um Brasil mais digno e plural. Este é 
o “Mulher de favela”.

NILZA ROGÉRIA

Nascida em Belford Roxo, extremo da Baixada Fluminense, Roberta Costa – mãe 
Roberta – cresceu entre territórios marcados pela ausência do Estado e pela força das 
tradições. Criada dentro de terreiro, moldou desde cedo não apenas sua fé, mas sua 
consciência social. Mudando-se da Baixada Fluminense para sepetiba, Zona Oeste do 
Rio de Janeiro, foi ali, entre as encruzilhadas urbanas, que começou a cultivar o olhar 
apurado que um dia viria a ter como líder religiosa e comunitária.

ROBERTA

Eu nasci em Belford Roxo, é o extremo da Baixada Fluminense. Fui criada ali, 
entre Belford Roxo e Miguel Couto, com muita dificuldade do território. Fui criada 
e sou criada dentro de terreiro. Nasci no terreiro e me criei no terreiro e me mudo 
para Sepetiba, que é o outro extremo, que é o extremo da Zona Oeste do Rio de Janei-
ro., São dois lugares com muita dificuldade de território, dificuldade de locomoção, 
e que as famílias têm dificuldade. Você entende que muitas daquelas mulheres ali 
não sabem nem onde é o centro da cidade, onde é a zona sul, seja em Belford Roxo, 
seja em Sepetiba.

Então isso me fez crescer e me tornar a mulher que sou hoje, em busca sempre 
do melhor para aquele território, para aquela comunidade. E quando eu falo de co-
munidade, eu falo da comunidade para fora dos muros do terreiro. Que é entender 
qual é o papel da liderança religiosa, que é para além do espiritual.

NILZA ROGÉRIA

Essa força que a move não nasceu do acaso. Sua vida na luta por políticas públicas 
e questionamentos sociais muito baseia-se na construção de uma fé potente e inaba-
lável. Roberta foi criada por mulheres que carregavam em si histórias de cuidado e 
resistência. Em seu ciclo familiar, a religião não é apenas prática espiritual – é tradição 
antiga. E foi com a contribuição de tias, madrinhas, vizinhas e, principalmente, de 



267

sua avó, que veio a se conectar cada vez mais com os valores do terreiro, aprimorando 
com o tempo essa herança religiosa.

ROBERTA

Eu fui criada pela minha avó paterna, que foi Ialorixá, que fez passagem há pouco 
tempo. A minha avó se chamavaYalorixá Nita de Oyá, e herdou o terreiro da mãe dela. 
Da mãe carnal dela, que é a minha bisavó. E eu venho dessa família que as mulheres 
mais velhas descendem e recebem de herança esse legado sacerdotal. Então a minha 
avó me criou, a minha avó me iniciou para o Orixá e a minha avó me ensinou a ter 
fé. A minha avó que me ensinou que Orixá é o ar que a gente respira, que Orixá é a 
roupa que a gente veste, que eu estou triste ou feliz. Está sol, está chuva, é nos pés do 
Orixá que eu vou agradecer, ao acordar eu converso com o senhor do dia de hoje, eu 
converso com o meu Orí, que é a minha cabeça, para que eu tenha boa orientação, e 
eu converso com meu Orixá que eu fui iniciada, que é Iemanjá. Então eu fui criada 
por mulheres, sou mulher e crio outras mulheres, seja as que eu pari, seja as que eu 
oriento espiritualmente.

Eu costumo dizer que fui criada pela minha avó, pelas minhas tias, pela minha 
madrinha. E fui criada por outras mulheres que transitavam no terreiro, que esse 
terreiro fica localizado, ainda existe, em Miguel Couto, então eu tenho essa influência 
familiar para dentro e para fora do terreiro.

NILZA ROGÉRIA

Iniciada há 26 anos para o Orixá Iemanjá, Roberta carrega essa conexão como 
parte de sua identidade. Iemanjá, para ela, é mais do que uma divindade – é direção, 
é cuidado, é força.

ROBERTA

Eu tenho 42 anos de idade cronológica e 26 anos iniciada ao Orixá Iemanjá. Eu 
não conheço outra religião no sentido da prática. Eu conheço no sentido do estudo, 
porque eu gosto muito de estudar, mas eu não tenho prática de outra religião.

ROBERTA

Iniciar para o Orixá, dentro da cultura iorubá, é que você possa se reconectar a 
essa ancestralidade que por algum momento você se apartou dela, você se distanciou 
dela. Então me iniciar à minha mãe Iemanjá, me iniciar ao Orixá Iemanjá, é me reco-
nectar a essa maternidade, é me reconectar a esse Orixá, é fazer o caminho de volta, 
entender onde está a minha ancestralidade.



268

Iemanjá é um Orixá da família, é o Orixá maternal, é o Orixá que cuida das 
nossas cabeças. Existe, eu sempre costumo falar isso, lá no terreiro existe um louvor, 
uma forma de louvar Iemanjá, que se chama homoegear, “homo”, filho, “egear”, peixe. 
Então todos nós somos filhos de peixe, então todos os filhos de Iemanjá são filhos de 
Iemanjá.A gente não tem, eu costumo dizer, outro caminho que não seja voltar a essa 
ancestralidade. Então foi a oportunidade que Olodumare, que é o nosso Deus, o nos-
so grande criador, segundo a visão iorubá, me deu de voltar à essa grande mãe, me 
reconectar a essa grande mãe. Então Iemanjá para mim é o meu norte, é o ar que eu 
respiro, é a comida que me alimenta, é o amor que eu tenho pelo outro, é o amor que 
eu tenho pelas minhas famílias. Quem tudo me ensinou isso foi minha mãe Iemanjá. 
Então é a minha oportunidade de reconectar a essa grande Iabá, que é Iemanjá.

NILZA ROGÉRIA

Esse vínculo profundo com o Orixá Maternal a fez entender que ser uma líder 
religiosa não é somente estar atenta às demandas espirituais e aos saberes ancestrais 
– mas também às dores cotidianas, às ausências que atravessam o corpo e o território. 
Sendo assim, sabe que agir com religiosidade é também agir em prol da comunidade.

Atualmente, Roberta é a liderança religiosa da Casa das Águas de Iemanjá, terrei-
ro de matriz africana situado em Sepetiba. E foi nesse espaço que iniciou sua jornada 
de ações práticas de apoio comunitário, conectando os ensinamentos religiosos com 
as necessidades do dia a dia.

ROBERTA

A liderança religiosa precisa muito ter um olhar de 360 graus para o mundo. E aí, 
que mundo é esse? É muito repetitivo, mas é o mundo para fora dos muros da nossa 
UTT que é a unidade territorial tradicional, para fora do terreiro do templo religio-
so, é entender a necessidade dessa comunidade que está no entorno, que está, muitas 
das vezes, essa comunidade externa... tem dificuldade de bater na porta do templo 
religioso por vergonha ou por racismo religioso, de pedir ajuda. Mas você, como lide-
rança, precisa entender a necessidade dessa comunidade e entender por que os orixás 
nos colocam nesse lugar. Por que estou nesse lugar? Por que estou como liderança? 
O que preciso transmitir é só o conhecimento do Orixá? É só a reza? Não, é também 
entender a fome, é também entender a dor, entender que essas mulheres, na maioria, 
são mulheres de periferia, pobres, pretas, que não tiveram acesso à saúde pública, não 
tiveram acesso a uma alimentação de qualidade, não tiveram acesso a uma educação 
de qualidade. Então, isso tudo traz essa comunidade com muita dificuldade. Equili-
brar o espiritual, social, eu acho que é primordial para que essa liderança, para que 
essa missão nessa terra, seja feita com tanto êxito.



269

NILZA ROGÉRIA

Ao projetar redes de cuidado, oferecer suporte emocional, orientação espiritual 
e ajudar aqueles que enfrentam dificuldades sociais, Roberta fez da sua liderança na 
Casa das Águas de Iemanjá um espaço de cura, afeto e reconstrução, não só interna, 
como também da comunidade ao redor.

Grande parte dessas ações tornaram-se viáveis devido à fundação do Instituto 
“Águas do Amanhã”, que se deu no terreiro em 2020. O instituto, fundado por ela, 
nasceu num dos períodos mais difíceis da história recente, quando o isolamento social 
escancarou ainda mais a desigualdade e a vulnerabilidade das famílias periféricas. 
E foi nesse contexto que Roberta, mesmo diante das limitações impostas pela crise 
sanitária, buscou caminhos para cuidar dos seus – dentro e fora do terreiro.

ROBERTA

O Instituto Águas do Amanhã nasce como o projeto Águas do Amanhã. É no 
início da pandemia, eu fiquei me perguntando, perguntando para Orixá o que eu iria 
fazer.  Eu estava em segurança com a minha família, minha filha, minha família estava 
com saúde. Mas e os filhos de santo? E aquelas pessoas que toda semana me tinham 
ali disponível para orientá-las?

Eu não podia sair de casa, eu não podia estar em contato com essas pessoas. Mas 
nós tínhamos o recurso da internet, e começou-se muitos estudos on-line. Só que aí 
a gente pegou um outro problema. A gente tinha, e tem hoje ainda, muito menos, 
mas ainda temos, filhos de santo que tinham a dificuldade de entendimento sobre 
os textos, porque eu gosto de estudar a parte espiritual também. Eu digo muito que 
é preciso entender a parte teórica, que hoje temos acesso a livros de bons escritores 
do candomblé e da Umbanda, mas também o terreiro é vivência. A gente não tinha a 
vivência do chão de terreiro, mas a gente precisava manter aquelas pessoas fortes para 
atravessar aquela pandemia, que no começo a gente nem sabia o que era, só sabia que 
todos deveriam ficar dentro de casa.

Eu olhei e falei, “nós temos pessoas que têm um pouco mais de conhecimento, que 
podem ajudar aquelas que não têm”. Então a gente começou a fazer um curso on-line 
de letramento sobre aqueles textos, porque muitas pessoas liam, mas não entendiam 
o que estava escrito. Começamos ali...

E começamos a entender que os moradores de rua, queaquelas pessoas... quem 
ia alimentar aquelas pessoas? Como a gente fazia? Pegava as pessoas que teoricamen-
te não tinham tanto risco de vida, máscara, luva, e íamos levar o mínimo possível 
de alimento para a rua. Ali começou o projeto Águas do Amanhã. Atravessamos a 
pandemia, vencemos a pandemia, perdemos algumas pessoas, choramos, sorrimos 



270

e seguimos juntos e unidos com esse propósito de fazer o Águas da Manhã se tornar 
cada vez mais robusto e atender a comunidade. Começamos a atender a comunidade 
em torno. Por isso que eu digo que o Águas de Amanhã nasce dentro do terreiro. Hoje 
ele vive no terreiro, ele permanece no terreiro, mas ele nasce muito com essa neces-
sidade de dentro pra fora, entender as necessidades dos filhos de santo, dos membros 
daquela casa. E aí a gente começou a entender a necessidade ao redor. Hoje atende-
mos 95 famílias, impactamos diretamente em torno de 450 a 500 pessoas ao redor do 
terreiro, que fica localizado em Sepetiba.

NILZA ROGÉRIA

Hoje, uma das ações mais reconhecidas do Águas do Amanhã é justamente sua 
atuação direta na promoção da segurança alimentar. E como forma de viabilizar esse 
cuidado, um projeto que complementa o instituto é a cozinha solidária ilê inã, respon-
sável por preparar e distribuir refeições para pessoas em situação de vulnerabilidade.

ROBERTA

A cozinha ancestral solidária Yle inã nasce na perspectiva de alimentar o próximo 
e alimentar as famílias que estão no entorno do terreiro. Mas é óbvio que começa pelo 
terreiro. Vou dizer uma coisa que eu acho muito interessante para quem não conhece 
o candomblé, a religião em si, a cultura dos orixás.

Aqui dentro do terreiro tudo passa pela cozinha. Tudo você vai no terreiro, você 
não sai do terreiro sem tomar um café, sem comer um bolo, sem comer uma canjica, 
sem comer um aipim cozido. Então tudo passa no terreiro. O ebó, que são limpezas 
espirituais, passa pela cozinha do terreiro, o alimentar o seu Ori, que é a sua cabeça, 
passa pela cozinha do terreiro, o alimentar o orixá passa pela cozinha do terreiro, a 
hora do seu almoço vai passar pela cozinha do terreiro.

Então eu costumo dizer que o terreiro faz o papel de combate à fome desde mea-
dos do século XIX. É da nossa cultura, é cultural. Nós não fazemos isso porque existe 
hoje um decreto, existe um projeto de lei. Não, isso é da nossa cultura. Com incentivo 
financeiro ou sem incentivo, o terreiro vai continuar, vai permanecer alimentando o 
outro, seja espiritualmente, seja fisicamente.

E tudo eu gosto de botar nome. Eu acho que tudo precisa ter nome. Vamos fazer 
um projeto tal. Prieiro precisa dar o nome, a gente precisa batizar as coisas. E hoje a 
cozinha YILEINÃtem esse nome, ganhou esse nome. Esse nome foi tirado a partir do 
olhar do meu babalaô Maicon Figueiredo, que é a pessoa que cuida de mim dentro do 
Ixexelabá. E numa conversa com ele, eu falei que precisava de um nome para a cozinha 
do terreiro, e expliquei qual seria o sentido dessa cozinha, porque lá no terreiro nós 



271

temos duas cozinhas, nós temos a cozinha dos orixás e temos a cozinha social, que é 
YLEINÃ. E aí eu disse pra ele: “Eu preciso de um nome para essa cozinha, porque se 
a casa tem um nome, a cozinha tem que ter um nome.” Como eu botei aqui, a casa se 
chama HEBE AOMI IEMANJÁ, que é a casa das Águas de Iemanjá, e a cozinha se 
chama YLÊNÃ, YLÊ é casa e NÃ é fogo. Então o nome dessa cozinha se chama Casa 
do Fogo, porque a casa é a casa das águas e aí o fogo é o fogo que cozinha, é o fogo 
que transmuta a energia, é o alimento, é uma energia. Ele vai cru pra panela e ele sai 
cozido, então ele é transmutado a partir do fogo. É por isso que a cozinha se chama 
ylêinã, Casa do Fogo.

NILZA ROGÉRIA

Mais do que apenas alimentar, a cozinha solidária ilê inã fortalece os laços co-
munitários e reafirma o compromisso do terreiro com a dignidade humana.

A iniciativa cresceu e, com o tempo, passou a integrar uma rede ainda maior. 
Hoje, o instituto águas do amanhã atua como entidade gestora dentro de um progra-
ma federal de cozinhas solidárias e vem tendo resultados cada vez mais expressivos.

ROBERTA

O Águas da Manhã é uma entidade gestora dentro de um programa de cozinha 
solidária do governo federal. Nós temos dentro do primeiro edital 13 cozinhas espa-
lhadas no estado do Rio de Janeiro, em cinco municípios. Então a gente hoje consegue 
em torno de, a cada dois meses, entregar duas toneladas e meia a três toneladas de 
alimento pronto. É um impacto grande, mas ainda um grão de areia no meio de um 
oceano. Entendendo o que a gente está falando de cozinhas, que 90% delas é cozinha 
de terreiro, e a gente tem cozinha de favela e temos cozinha de quilombo.

Mas temos hoje 85 cozinhas no total no nosso chapéu, que a gente tenta a todo 
tempo fazer uma rede, uma rede que possa contemplar essas cozinhas, porque as co-
zinhas solidárias, sejam elas de terreiro ou do movimento social, atravessam muitas 
dificuldades. Muitas das vezes não conseguem colocar demanda que é necessária. 
E o que nós fazemos é o que o Estado deveria fazer: assegurar a alimentação dessas 
famílias, assegurar a alimentação dessa comunidade.

NILZA ROGÉRIA

Combater a fome é o passo inicial para permitir que cada pessoa possa exercer 
plenamente seus direitos. Sem comida no prato, não há espaço para autonomia. Mas 
apesar de seu valor central, a alimentação não é o único foco do instituto. O Águas 
do Amanhã também atua na promoção da educação antirracista, na valorização da 



272

cultura afro-brasileira e na defesa da saúde da população negra, com atenção especial 
às mulheres do território.

A emancipação e transformação social de mulheres cis e trans – especialmente 
mães solo, negras, afrodescendentes e potmas – é uma prioridade. Por meio de ações 
educativas e culturais, elas são incentivadas a reconhecer suas potencialidades e, mui-
tas vezes, romper ciclos de dependência.

O projeto nasceu dentro de um terreiro liderado por mulheres, guiado por ie-
manjá, e cresceu com base na ancestralidade feminina. A maioria dos cargos é ocupa-
da por mulheres, e a liderança de Roberta dá continuidade a essa linhagem. Por isso, 
o vínculo com as lutas femininas é profundo e estruturante. Assim, com o apoio de 
voluntários das áreas de saúde, cultura e assistência social, essas mulheres vêm sendo 
diretamente impactadas.

ROBERTA

Nós temos mulheres hoje que voltaram a estudar e que pensam em entrar na 
faculdade. Temos mulheres que sofriam agressão, né? Apanhavam dos seus maridos, 
dos seus companheiros, e que hoje conseguiram se separar e entender que elas não 
têm dependência financeira, e a emocional pode ser tratada, porque nós temos rodas 
de conversa com o Caps (Centro de Atendimento Psicossocial)e com profissionais da 
área da saúde mental e emocional para essas mulheres. Temos uma estrutura de vo-
luntários, seja de nutricionistas, seja serviço social, seja da área da cultura, seja da área 
da organização, da administração, do financeiro, tudo para estruturar esse trabalho 
junto a essas mulheres. E visivelmente você vê o resultado delas voltando a estudar, 
pensando na faculdade, voltando para o mercado de trabalho. A gente está falando de 
Sepetiba, que para essas mulheres conseguirem trabalhar no centro da cidade, elas no 
mínimo tem que estar na estação de trem de Santa Cruz às 4h30 da manhã. A gente 
está falando de Sepetiba, que no começo desse ano conseguiram colocar uma linha de 
ônibus para rodar dentro do bairro. Então,  qualquer tipo de avanço para nós perante 
a elas é muita coisa, porque a gente está falando de deficiência naquele espaço, naquele 
território muito grande e aonde a gente não tem a presença do Estado para entender a 
saúde dessas mulheres, para entender como essas mulheres vão sair, transitar dali pra 
conseguir um trabalho, pra estudar, para levar seus filhos, para ir para um colégio. 
Então tudo isso faz parte do apoio que elas têm dentro do instituto Águas do Ama-
nhã. E tudo isso também faz parte da gente entender a necessidade que temos de ter 
apoio para fazer que esses projetos da educação, da saúde, da cultura e da segurança 
alimentar possam sair do papel. A gente está com um projeto novo, que está saindo 
do papel, que é o letramento tecnológico. Colocar essas mulheres de volta ao mercado 
de trabalho. Mulheres a partir dos 35 anos, que têm dificuldade com a tecnologia, 



273

com a internet, dificuldade de manipular até um aplicativo. Então a gente está com 
esse projeto saindo do papel e que a gente tem certeza que os orixás vão nos abençoar.

NILZA ROGÉRIA

Entretanto, nem tudo são flores... Os desafios para manter um projeto como 
esse são muitos. Tirar o instituto do papel foi uma batalha – e mantê-lo vivo é 
uma luta diária...

ROBERTA

Você entende que são 95 famílias e que eu tenho em torno de 20 a 25 famílias com 
no mínimo,  11 filhos. 70% dessas famílias são mulheres, mães solo. E aí os desafios 
são muitos. Os desafios são esses do financiamento,  até o momento, a gente ainda 
está nesse embate, nessa busca de tentar encontrar bons financiamentos, editais para 
abarcar, contemplar todos os projetos que tem dentro do Instituto Águas do Manhã. 
Quando você trabalha diretamente com a segurança alimentar e combate à fome... 
os financiamentos caíram muito para esse tipo de projeto. Então você precisa se rein-
ventar para trazer esses financiamentos, esses editais, para dentro do instituto. É um 
desafio diário, porque o instituto vai para o quinto ano, é novinho, tá engatinhando, 
e a gente se reestrutura a cada ano. A gente faz planejamento a cada ano. Hoje nós 
temos uma equipe de 15 pessoas, todas voluntárias, sem receber nenhum tipo de 
benefício financeiro. E todos estão ali  porque acreditam que a justiça social, que a 
justiça climática, que a segurança alimentar precisam ser para todos e todas e todes.

NILZA ROGÉRIA

E todos esses obstáculos de financiamento são ainda mais duros quando se so-
mam à negligência do estado.

Roberta não enfrenta apenas a dificuldade de manter projetos vivos com poucos 
recursos. Ela lida com um estado que não pensa, não planeja e não executa políticas 
públicas que atendam de verdade às necessidades da população periférica.  Em sepe-
tiba, no extremo oeste do rio de janeiro, o abandono é visível.

E é por isso que, mesmo com toda sua rotina corrida, ela encontrou no estudo 
a única saída para aprimorar sua liderança: só quem de fato experiencia a realidade é 
que consegue pensar nas melhores soluções – e isso, aliado à educação, é uma arma 
muito poderosa.

ROBERTA

Estamos falando de Sepetiba, extremo oeste da Zona Oeste do Rio de Janeiro, 
que muitas vezes falam “Nossa, Sepetiba é muito longe”. Mas pensar em Sepetiba é 



274

pensar no que resulta o Rio de Janeiro. Sepetiba é o começo do Rio de Janeiro também. 
É entender a história do Rio de Janeiro, que a gente entende onde está Sepetiba. E por 
que que em Sepetiba a gente não consegue ter os aparelhos públicos funcionando? A 
gente não consegue ter a linha de ônibus funcionando? Por que a gente só tem uma 
linha de ônibus, que só funciona às 6h, às 7h e depois só às 19h? Quer dizer, durante o 
dia as pessoas não podem se locomover? A gente tem pessoas em Sepetiba que nunca 
saíram de Sepetiba, que não sabe o que é o centro da cidade. Mas são essas pessoas 
que, quando esse grupo de pessoas precisam se colocar nesses aparelhos públicos, é 
lá que elas vão pedir o voto.

ROBERTA

A gente não tem uma escola de qualidade, a gente tem enfrentamento da se-
gurança pública no Estado do Rio de Janeiro e no geral, a gente tem adolescentes e 
crianças que entram na escola às 7h da manhã, às 8h já estão em casa porque não 
tem professor para dar aula. A gente enfrenta o racismo religioso dentro das escolas, 
dentro dos aparelhos públicos em geral, e a gente não tem a posição do Estado para 
isso. O Estado deveria combater a fome. O Estado deveria assegurar o ir e vir dessa 
população, o Estado deveria assegurar que essa população tenha médico nas UPAs, 
nas clínicas da Família, e nada disso nós temos.

ROBERTA

Eu costumo dizer que é muito fácil para quem está lá em Brasília, no ar con-
dicionado, que chega e sai de motorista, pensar em propor política pública para um 
território como Belford Roxo ou Sepetiba. Ele não vive aquilo. Então quem tem que 
estudar e propor política pública somos nós, que estamos na ponta. Eu deixo aqui que 
todos e todas têm que buscar sim estudar para entender como a gente pode mudar essa 
realidade da população periférica, que está num momento de vulnerabilidade social.

NILZA ROGÉRIA

Um outro desafio problemático que também acredita ser possível combater com 
a educação é o racismo religioso, que tanto se percebe no dia a dia de sua comunidade.

Por ser um problema estrutural, ele não se revela apenas em atos explícitos de 
intolerância, mas se infiltra nas relações sociais, nas instituições, nas escolas, nos 
olhares atravessados e nas portas que não se abrem.

Apesar de não sofrer esse racismo diretamente, por conta de sua pele mais clara, 
Roberta sente profundamente a dor daqueles à sua volta que enfrentam essa violên-
cia todos os dias.



275

ROBERTA

Eu tenho filhos de santo que já sofreram racismo religioso, crianças dentro do 
colégio. Eu tenho amigos sacerdotes que têm filhos, crianças que tiveram que trocar 
de colégio por racismo religioso, porque em algum momento aquela criança precisou 
ir vestida de roupa branca, precisou usar seus fios de contas, suas guias e, muitas das 
vezes, o racismo também está no racismo alimentar. Porque nós, para além da reli-
giosidade,  somos povos, matrizes africanas, povos tradicionais. Nós temos a nossa 
soberania alimentar. Então existem alimentos que para a sociedade é comum, para 
nós é tabu, como a abóbora, a sardinha, a tangerina, a jaca em alguns casos.

Existem casos, casas, famílias que esses alimentos não podem entrar na porta. 
Então, quando essa criança vai para o colégio e que na alimentação dela tem um purê 
de abóbora, e ela diz para professora que ela não pode comer, e a professora diz para 
ela que ou ela come ou ela vai ficar de castigo, isso causa um trauma nessa criança, 
porque essa criança foi ensinada dentro do terreiro que ali era um tabu.

ROBERTA

Eu sou conselheira do Conselho de Liberdade Religiosa do município do Rio de 
Janeiro como representante do Ifaismo. Eu creio muito que todas as religiões sofrem 
racismo religioso, mas a religião de matriz africana triplica os casos. Isso está dentro 
dos dados da prefeitura, do estado do Rio de Janeiro. Você vê uma igreja ser depreda-
da? Sim, até vê. Mas você vê os terreiros serem incendiados, você vê as pessoas serem 
proibidas de cultuar a sua religiosidade a partir daquele território. O que é você virar 
para uma família que está ali há 30 anos, que tem uma história, que tem um legado, 
que ela não vai mais poder cultuar os seus orixás, a sua ancestralidade?

ROBERTA

Hoje nós não temos necessidade e motivo de fazer os nossos ritos, as nossas fes-
tividades, que são lindas e maravilhosas, à noite, de madrugada. Mas a minha bisavó 
precisou. A minha avó até pouco tempo relata que a minha bisavó só podia receber 
caboclo depois que já estivesse quase de madrugada, para que a polícia não batesse 
na porta. Então esse racismo está lá, está na estrutura. Como fazer? Como mudar? 
Eu acredito na educação de base. Eu não tenho que pegar e mudar o aluno de colégio 
porque ele é iniciado no candomblé. Eu tenho que fazer valer as leis, que dizem que o 
estudo religioso de matriz africana tem que ser dado dentro do colégio. Eu tenho que 
fazer palestras com Yalorixá, com babalorixás, com o padre dentro desses espaços 
para ensinar essas crianças o que é religião. E o que é religião?

Não é só a sua que tem que prevalecer, não é só a minha. A criança de hoje que 
muda do colégio, amanhã vai mudar da faculdade, vai mudar do emprego, do bairro 



276

que ele mora? Por que não foi corrigido lá na base. Então, a educação para mim é um 
passo primordial para entender e enfraquecer muito rápido esse racismo religioso.

NILZA ROGÉRIA

Seja o racismo religioso, seja a falta do estado, seja as lutas para colocar seus pro-
jetos de pé – Roberta sabe que enfrentar tudo isso é mais do que resistir. É construir, 
todos os dias um futuro de mais oportunidades.

Essa é uma luta que não se vence apenas com palavras. Se vence com ações. E são 
essas ações que a marcam profundamente.

Cada mulher que encontra apoio no instituto águas do amanhã, cada criança 
que recebe uma refeição, cada roda de conversa que transforma dor em força – tudo 
isso é axé compartilhado.

Roberta não apenas fala sobre justiça. Ela pratica. E é isso que ela quer dei-
xar como legado.

ROBERTA

O terreiro ensina que o axé é o acúmulo de coisas boas que a gente pode transmitir 
para o outro, é compartilhar, é compartilhado. Então, se eu vou almoçar, todos têm 
que almoçar junto. A gente está compartilhando o axé. Minhas filhas já participaram 
da religião. Ana Júlia, já iniciada para Orixá, tem oito anos de vida e sete de iniciada 
e a Valentina faz agora no final desse ano. Eu quero deixar de legado que essas duas 
meninas jovens e que vão se tornar mulheres entendam que compartilhar o axé é para 
além dos muros do terreiro, que por mais que a vida delas esteja satisfatória em todos 
os âmbitos, que elas não deixem de pensar no próximo, é um ponto.

O que eu quero construir para daqui a quatro anos, para o Águas da Manhã, é que 
eu consiga deitar para dormir com a minha cabeça em paz, pensando que no mínimo 
nós temos um recurso financeiro para a manutenção dessas pessoas que trabalham, 
porque não é que é um instituto sem fins lucrativos que ele não precisa de dinheiro 
para manutenção.  E voluntários. Eles precisam do mínimo para se locomover, para se 
vestir, para uma internet. Então isso é o que estou plantando para colher, não para eu 
colher, como Roberta. Porque eu, Roberta, eu Yalorixá, é uma outra vivência. A gesto-
ra do Águas da Amanhã é uma outra dinâmica, e essa gestora do Águas do Amanhã 
hoje planta sementes para colher essa estrutura. Uma estrutura financeira para a ma-
nutenção desse instituto, e que esses projetos que nós já temos sejam mais robustos. 
Como eu trouxe para vocês sobre o letramento tecnológico, que é uma necessidade 
para ontem dessas mulheres. Mas a gente precisa de recurso financeiro, porque no 
final, tudo o que eu falei aqui é muito bonito, mas se não tiver dinheiro, não segue.



277

NILZA ROGÉRIA

Mulher, líder e gestora de um instituto que acolhe, forma e fortalece sua comu-
nidade, Roberta acredita que compartilhar é um ato político e necessário.

E é por figuras como ela que seguimos acreditando na potência dos terreiros 
como espaços de transformação. Porque há muito mais no axé do que espiritualidade: 
há método, há cuidado e há compromisso com quem precisa.

Este foi mais um capítulo de “Mulher de favela”. Até a próxima.









ROTEIRO 
CAPÍTULO MAGDA GOMES

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA” 
ROTEIRISTA: MARTINA FREITAS

MAGDA

A favela é a cidade. Ela não está descolada. Pensar a favela é pensar a cidade in-
teira, porque a gente constrói e movimenta essa cidade todos os dias.

NILZA ROGÉRIA

Pensar a cidade a partir do ponto de vista da favela é o horizonte que norteia a 
trajetória de Magda Gomes. Eu sou Nilza Rogéria, e neste percurso de histórias reais 
de luta, afeto e resistência nas periferias, convido você a conhecer a história dessa 
mulher. Este é mais um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”.

Magda Gomes é pesquisadora, geógrafa, mulher preta e moradora da favela da 
rocinha. Filha de uma rede familiar matriarcal, desde cedo foi marcada pelo desejo 
de entender a cidade e lutar por justiça social.

MAGDA

Sou Magda Gomes, tenho 31 anos, sou moradora da favela da Rocinha, pesqui-
sadora de assuntos urbanos, candomblessista, uma mulher preta, retinta, favelada, que 
parte de uma perspectiva de uma família muito ampla, organizada por mulheres, ge-
renciada por mulheres e que pensa a justiça social desde que eu me entendo por gente. 



282

Eu parto desse lugar, já transitei por muitas trajetórias, pensando profissionalmente. 
É muito importante para mim, acho que vem da memória da engenharia, pensar a 
gestão, processos e projetos.

NILZA ROGÉRIA

Magda sempre acreditou no poder do estudo para transformar realidades. Ela 
iniciou a graduação em engenharia motivada por entender as estruturas e processos 
da cidade. Mas no caminho, percebeu que queria se aproximar das relações urbanas 
e sociais e migrou para a geografia. Hoje, pesquisa territórios populares e dedica sua 
produção acadêmica a repensar os espaços urbanos a partir da perspectiva da favela.

MAGDA

Atualmente, me localizo na Universidade Estadual do Rio de Janeiro como 
geógrafa. Lá que tenho desenvolvido mais as minhas pesquisas, para pensar não só 
o processo de cidade global e pensar a democracia como um todo, mas pensar como 
podemos pensar novos modelos de cidade, como podemos pensar que espaços urbanos, 
que muitas vezes as pessoas chamam de espaços complexos, aglomerados, consegui-
mos traduzir a subjetividade que existe no interior desses espaços. Rocinha, infância. 
Pensar a minha infância e juventude na Rocinha e como isso, de certo modo, mudou 
a minha experiência nesse espaço, é fazer um exercício do trânsito.

Minha avó teve 14 filhos e oito mulheres. E, nessa família muito grande, a mi-
nha avó, num dado momento, comprou uma casa no interior e fugiu um pouco do 
barulho, da agonia que é a cidade do Rio de Janeiro, especialmente naquela época. 
A minha família toda resolveu ir para lá.

Minha mãe ficou aqui com outros dois irmãos. Eu fui para lá com essa minha 
família, especificamente com essa minha tia, tia Bárbara. Eu cresci no interior do in-
terior, que é Santa Cruz, distrito de Santo Antônio de Pádua, aqui no Rio de Janeiro. 
Dado esse período, eu passava de segunda a sexta em Pádua, final de semana aqui no 
Rio de Janeiro, quando eu vinha para a Rocinha, para a casa da minha mãe.

NILZA ROGÉRIA

Foi vivendo entre a roça e a favela, que magda desenvolveu uma visão crítica so-
bre o espaço. O deslocamento do interior até a rocinha lhe ensinou a observar como o 
direito à casa, à luz, ao silêncio e ao lazer são determinados pelo lugar onde se nasce.

MAGDA

E isso, com o tempo, foi escalando, semanalmente, cada 15 dias, mensalmente, 
mas sempre vivendo entre a roça e a Rocinha, o que me deu uma outra experiência 



283

de cidade, o que me fez pensar uma outra infância, uma outra juventude, muito equi-
parado ao que os meus primos e amigos daqui da Rocinha viviam e o que eu vivia 
com os meus primos e amigos do interior. Sempre pensando esse deslocamento, esse 
trânsito da cidade. Como havia diferenças sociais muito marcadas nesses espaços 
e que, objetivamente, influenciou a minha juventude, a minha fase adulta, e me fez 
sempre refletir, desde muito nova, o quanto a dimensão do espaço molda e forma o 
sujeito, com elementos que eu considero muito importantes para a minha formação 
hoje na fase adulta, que tem a ver com o direito ao silêncio, com o espaço,  com luz 
do sol, com ventilação, tem a ver com todo esse processo de uma infância que foi di-
vidida entre, durante a semana, ter esse espaço livre para correr e brincar e, quando 
eu vinha para Rocinha, no final de semana, eu estava numa kitnet apertada com a 
minha mãe. Tinha o barulho do baile e tinha... uma vez teve uma guerra horrorosa, 
eu me enfiei dentro da geladeira porque eu achei que a geladeira era segura, e porque 
o vizinho construiu, na época, um prédio na frente da única janela que a gente tinha. 
Então, foi uma infância e uma juventude muito questionadora, por assim dizer, e eu 
acredito, dou muito ênfase a isso pela observação do espaço, o quanto esse processo 
de deslocamento moldou essa minha infância, essa minha juventude, que, ao mesmo 
tempo que tinha toda uma complexidade de se pensar direito a lazer e todas essas 
coisas, me fez pensar o quanto era equivocado partir de qualquer pressuposto de bom 
ou de ruim, porque eram formatos diferentes de se viver uma infância, uma juventude, 
a partir da localização, a partir do espaço que eu estava.

NILZA ROGÉRIA

Ainda no período de intervenção militar na Rocinha, em 2018, surgiu o movi-
mento Rocinha Resiste, uma resposta coletiva à violência do Estado e à negação de 
direitos humanos. Magda, junto com um grupo de amigos, organizou a mobilização 
e fortaleceu uma rede de apoio para os moradores do território.

MAGDA

Acho que isso forja e muito a forma como eu perpasso por esses lugares. O Ro-
cinha Resiste é um processo que me emociona muito, eu tenho tatuado, inclusive, 
porque ele foi um projeto construído por quatro amigos. Quatro amigos se reuniram: 
Michele Lacerda, Pedro Paiva, Leandro Castro e eu, Magda. A gente se reuniu num 
contexto... Em quatro semanas, em um mês, esse grupo se formou.

Um dia, o Pedro falou: e se a gente se reunisse? Aí chamou a Michele. Michele: eu 
topo me reunir. Na outra semana, a Michele chamou o Leandro. Na terceira semana, 
o Leandro disse: eu topo me reunir. Aí, na quarta, fui eu.



284

Fechou esse grupo. Em um mês, ele se consolidou. Mas ele se consolidou muito, 
isso lá em 2018, num lugar de questionamento sobre os direitos humanos dos favelados.

A gente estava passando por um processo de intervenção militar na Rocinha, 
e aquele processo era, como sempre, de um Estado que tem por prática e por prazer 
entrar nas favelas e aplicar a política de segurança pública que eles aplicam, e que a 
gente sabe que não é eficaz. A gente questionava muito esse lugar. Então a gente caiu, 
objetivamente, nesse lugar de questionar isso. E depois entendeu que seria interessan-
te ampliar esse espaço também para reflexão, especificamente, sobre o que se falava 
sobre a Rocinha.

NILZA ROGÉRIA

Com a chegada da pandemia de Covid-19, a articulação do grupo se ampliou. 
Em parceria com outras organizações, Magda, usou seus conhecimentos para calcular 
o que era preciso fazer em termos de organização e distribuição de recursos.

MAGDA

Como uma boa engenheira, precisa calcular risco, precisa pensar o que a gente 
pode fazer, a nível de distribuição, de organização, qual é a distância.

Era uma coisa muito calculada para que a gente, de fato, conseguisse garantir, 
com o mínimo de prejuízo e o máximo de efetividade, que as pessoas fossem atendidas. 
Isso em 2019. A gente conseguiu atender durante dez dias ininterruptos.

Me lembro que, naquela época, a Michele Silva, que é uma das fundadoras do 
Fala Roça, estava junto comigo, trabalhando quase que 24 horas. Eu lembro de dormir 
duas horas por dia, no período de março de 2019. A gente conseguiu atender mais de 
10 mil pessoas, recebendo cesta básica, colchão.

A gente fez uma parceria com a Cruz Vermelha. Foi uma megaoperação. E aí, a 
gente viu o tamanho da potência organizada no coletivo.

Ali, a gente falou: caramba, realmente, para além das nossas discussões, além 
de influenciar intelectualmente o que se pensa sobre a Rocinha, a gente efetivamente 
consegue promover e propor ações que podem mudar de fato o território, que podem 
chegar nas pessoas.

Na verdade, a ação do Rocinha Resiste com a pandemia, o ponto crítico da pan-
demia foi 2020, não foi? Foi, né? Porque eu lembro que teve essa chuva e foi no ano 
seguinte. Não, desculpa, foi erro meu. 2020 foi a pandemia.



285

Nesse ano crítico da pandemia, o Rocinha Resiste parte para outro lugar. A gen-
te sai desse lugar de um coletivo da Rocinha para um lugar de centralidade no 
combate à fome.

A gente já tinha organizado uma estratégia em 2019, e aí... as datas são muito 
próximas, né? Essa chuva também foi em 2019, no início do ano. Logo depois veio a 
pandemia. Então, dentro dessa janela temporal, a gente conseguiu... Quando a gente 
pensa que vai descansar, vem a pandemia, e nisso a pandemia acontece.

A gente precisava de novo se reorganizar. Eu me lembro de ter ligado para uma 
amiga e falado: “Mari, eu estou com um superproblema. Tem 200 famílias que não 
vão conseguir receber cesta básica, porque um fornecedor para um projeto no alto da 
Rocinha disse que não ia mais entregar. Você pode me ajudar a conseguir arrecadar 
200 cestas básicas?” Aí ela me disse: “Magda, você consegue fazer um projeto para 
mais de 200? Porque, assim, o movimento que a gente vai fazer para 200, se a gente 
pensasse para mais famílias...” Na hora, eu, toda megalomaníaca, falei: “E se fossem 
6 mil famílias?”

Não sabia que esse era um projeto que ia custar um milhão e meio de reais. Eu 
não sabia que ia ter uma operação de 470 voluntários.

Não fazia a menor ideia que ia escalar para esse nível. Eu não fazia a menor ideia 
que a nossa equipe de seis pessoas ia dar conta de uma operação logística tão detalhada.

NILZA ROGÉRIA

Magda encontrou na solidariedade um caminho para garantir segurança alimen-
tar para centenas de famílias. Hoje, ela atua na coordenação da cozinha solidária Ile 
Enã, que funciona no Instituto Cultural Águas Do Amanhã, uma associação criada 
em 2020 pela Yalorixá Roberta de Yemojá, com sede em Sepetiba.

MAGDA

Eu descobri que gosto de combater a fome. Encontrei meu lugar de conforto no 
mundo, e hoje, junto com o Instituto Cultural Águas do Amanhã, eu coordeno a Co-
zinha Solidária Ile Enã. Ali a gente assume, eu e a Yalorixá Roberta, um processo de 
gestão muito crítico, porque a gente é o primeiro grupo que absorve do Programa de 
Cozinhas Solidárias, do Ministério do Desenvolvimento Social, uma megaoperação 
de distribuição para 13 cozinhas solidárias.

Eu trabalho muito, mas eu gosto muito do que eu faço. Eu trabalho muito, muito, 
muito. Ontem eu saí da casa da mãe Roberta, a gente trabalhou até 11h30 da noite para 
pensar cinco toneladas de alimento. Como a gente vai distribuir cinco toneladas de 
alimento de forma justa, de forma ética, de forma organizada? E a gente ficou horas 



286

naquilo, e a hora não passava, não sei mais que tempo era. Eu sei que cheguei de dia 
e saí de lá de madrugada. E isso é o que me motiva.

NILZA ROGÉRIA

Magda também atua na construção do Plano Diretor Socioespacial da Rocinha, 
uma proposta coletiva que reimagina a favela com mais espaço, acesso, dignidade e 
possibilidades de futuro. Mesmo diante de limitações e desafios, a esperança é rein-
ventar o território junto com a comunidade.

MAGDA

O plano diretor socioespacial da Rocinha é um projeto muito interessante, que 
mexe muito com a nossa utopia.

Aqueles que, de fato, querem uma Rocinha diferente. Eu penso numa Rocinha... 
Sei lá, sabe? Quando a gente viu o PAC, o alargamento das vias, que agora está vol-
tando para um processo de estreitamento, como aquilo era importante: espaço, ruas 
largas, como era importante pensar e construir coletivamente novas possibilidades 
de Rocinha, ainda que esses espaços... Pensando a grosso modo, efetivamente na ca-
pacidade de resolução, grande parte daquilo que a gente planejou a gente sabe que 
é inviável – do ponto de vista estrutural, da vontade política ou do espaço-tempo –, 
mas que só de estar junto com uma galera que pensa criticamente, positivamente, 
desconfiadamente sobre que Rocinha é essa, já faz com que a gente acredite que é 
possível reconfigurar esses espaços.

NILZA ROGÉRIA

As experiências vivenciadas tanto em sua atuação no Rocinha Resiste, quanto 
na cozinha solidária Ilê Enã fazem com que Magda considere fundamental a atuação 
das mulheres tanto nos movimentos sociais, quanto na política. A partir da própria 
experiência, ela questiona qual tem sido o papel das mulheres nas estruturas de poder 
e como essa realidade pode ser transformada.

MAGDA

A primeira coisa a pensar em mulheres e política é pensar o grande desafio que 
a gente tem em ser mulher na política. E aí a gente pode estar falando desde uma 
política partidária, um processo que a gente sabe que é superdifícil e complexo. Eu já 
fui assessora parlamentar, sou filiada a um partido, e sei o quanto é complexo você 
adentrar esses espaços com ética, maestria e honra. A primeira coisa que a política 
vai tirar de uma mulher é a honra, porque ela vai te subjugar, ela vai te objetificar, 
e ela vai te condicionar a um questionamento antiético. Essa, para mim, é a minha 



287

primeira avaliação dura. E aí a gente pode pensar isso pela lógica do poder, o poder 
pela violência. A gente pode pensar aqui que... Mas espera aí, se a gente está falando de 
poder, o poder está dado pela violência, na linha de uns. Na linha de outros, o poder 
está dado pela sua capacidade de articulação, e isso é político. Eu vou por essa linha. 
Para mim é muito importante que nós, mulheres, estejamos cada vez mais posicionadas 
politicamente, que a gente compreenda o nosso papel político-social. Porque somos 
nós que estruturamos, movimentamos e organizamos a política. Seja essa política par-
tidária, seja essa política habitual, política do dia a dia. Somos nós que damos o tom. 
Somos nós que influenciamos o voto dentro da nossa casa. Somos nós que medimos 
o fluxo da rua, do mercado. Nós somos o motor que oxigena a cidade. Nós somos as 
principais pensadoras e fazedoras, mas nós não somos aquelas que estamos à frente, 
na defesa daquilo que a gente constrói. 

A política é um lugar muito perverso. A política vai te colocar o tempo todo 
num lugar de teste. Eu falo isso com muita tranquilidade, por ter observado, por ter 
vivenciado, por ter desistido. Eu vou ser pisciana e vou só plantar uns tomates no alto 
da serra e me deixa vivendo. Mas essa não sou eu, porque o meu corpo é político. Eu 
sou uma mulher preta, favelada. Por onde eu vou, para onde eu estou, eu sou a política. 
Eu sou a política que deu certo e a política que não deu certo. O meu corpo carrega a 
dualidade da existência de ser um corpo político, que traz com ele todos os desafios. 
Eu não tenho a opção de não ser política. Eu não tenho a opção de não pensar sobre a 
política, porque eu sou a ativa da política ou eu sou a passiva da política. Isso vai me 
colocar em alguns lugares no mundo. Então, pensar mulheres e política, para mim, 
é, sobretudo, partir de um lugar de pensar como nós podemos encontrar estratégias 
de sobrevivência, de chegada e de permanência das mulheres na política. Seja essa 
política qual for. O primeiro grande passo é o entendimento desse sujeito político, de 
que o que você está fazendo aqui não é uma conversa. Isso aqui é política. A roupa que 
você veste é uma afirmação política. E isso nada tem a ver com minhas preferências. 
A gente carrega muitos preciosismos. A gente realmente acha que o mundo está re-
sumido à nossa existência. Isso é tão inútil do ponto de vista coletivo que se somar a 
gente mais um milhão, dá nada, do ponto de vista do mundo, do que se tem no mundo. 

Eu estava recentemente em Londres, pude conversar com mulheres refugiadas, 
a experiência das mulheres refugiadas, e pensar aquele corpo político completamen-
te diferente das mulheres faveladas, se pensando no corpo político, que as mulheres 
faveladas também estão refugiadas na cidade. Porque quando elas saem da sua favela 
e vão para a cidade, a cidade... Isso porque, para mim, a favela é a cidade. Ela não 
está descolada. Mas essa sou eu, no meu senso crítico, político, ativista, que penso 
o urbanismo numa outra perspectiva. Mas, se a gente for pensar como as mulheres 
faveladas estão postas na cidade, a favela está à margem. Então, quando elas saem 



288

daquele lugar e vão para a cidade para trabalhar e não para viver a cidade, a cidade 
trata como estranho. E o que tem de comum no estranho? Todo lugar tem seu lugar 
comum. Interseção, conjunto, matemática básica. Então, o que a gente pode pensar, 
a partir dessa reflexão, que o que as mulheres refugiadas... 

Por isso que o debate de cidade global me pega tanto. Eu estava lá do outro 
lado do mundo, num dos países mais ricos do mundo, conversando com mulheres 
que saíram das suas cidades, fugindo da violência. O que elas têm em comum com 
as mulheres da Rocinha, com as mulheres da Maré, com as mulheres do Vidigal, da 
favela do Gato? O que elas têm em comum? Esse lugar e essa vontade de exercer a sua 
força, a sua intelectualidade, que é política. O que elas têm em comum é saber o que 
está errado na estrutura, é saber quais são os seus direitos e querer que aquilo coleti-
vamente aconteça. A gente, o tempo todo, todas as vezes que a gente se desperta para 
esse lugar. Menciono aqui o movimento Mulheres Negras Decidem, que é um movi-
mento do qual eu sou conselheira, onde a gente discute muito o que podemos fazer 
politicamente por nós, mulheres. Porque, quando a gente fala das mulheres negras, 
das mulheres indígenas, a gente está falando da base desse país. E, automaticamente, 
se você organiza a base, você organiza toda a estrutura para que a base pare de ser a 
base. Ninguém quer ficar... 

Eu tenho uma mentalidade circular. Na minha cabeça, esses processos vertica-
lizados nos colocam em pleno retrocesso político. E, para fechar o bloco Mulheres e 
Política, nós precisamos nos fortalecer politicamente. Se fortalecer politicamente é abrir 
mão de chegar nos espaços de poder e performar um homem branco, cis, hétero, li-
beral. Não adianta a gente chegar lá e achar que, para permanecer, a gente precisa ser 
como eles. Não adianta a gente chegar lá e achar que, para eu permanecer, eu tenho 
que tirar a minha igual porque ela pode me enfraquecer e não me fortalecer. O espaço 
da política não pode ser um espaço de barganha. Tem que ser um espaço de direito 
ampliado, alargado. Quanto mais de nós, mais diversidade. Quanto mais diversidade, 
mais a gente alcança o que a gente chama de bem-estar social nessa tentativa.

“Esse lugar do ativismo é muito complexo, porque eu acho que, inclusive a pró-
pria academia, ela traz um lugar muito aquém dessa intelectualidade. Parece que as 
ativistas não são tão importantes quanto toda a outra parte. O ativismo passa a ser 
um instrumento de observação, ele fica estranho, estranha a decisão, você não tem 
um processo de protagonismo daquilo que ativa o sistema. Poxa, ativismo, não é? Esse 
ativismo é aquilo que mexe com o sistema, que traz à tona, que emerge, que ecoa, que 
vibra esse sistema Isso não pode ser tratado como algo secundário à luta. É central para 
a luta, é central para o que a gente fala sobre o feminismo, com as suas ramificações, 
o que, para mim... enfim, outro dia a gente reflete sobre essa parte. Mas eu acho que, 



289

quando a gente traz para dentro dessa reflexão mulheres e ativismo, a gente precisa 
entender que, se a gente está falando que mulheres e política é um posto, isso só pode 
acontecer se elas forem ativistas. Primeiro tem que emergir em mim a inquietação, 
a indignação. Não posso concordar com a canalhice, não posso achar que está tudo 
bem, porque se eu acho que está tudo bem, concordo, bato palma para o Adam Smith 
misturado com o Zé Carioca e acho que isso é o grande modelo de sociedade que eu 
acredito. Não. Se a minha vida é um carnaval liberal, eu não sei em que lugar que eu 
estou. Então, quando eu me localizo como sujeito, eu fico, olha só se isso não é uma 
maluquice, o que eu tenho que fazer agora? Eu pego o combustível daquilo que me 
provoca de sociedade, encontro pessoas que concordam em discordar, mas que a gente 
olhou para o horizonte comum, caminhos diferentes, mas a gente está indo para o 
mesmo lugar, pego isso, transformo isso numa política, num instrumento, e vou para 
o outro bloco, que é me empoderar, me empoderar enquanto sujeito, enquanto mu-
lher, entendendo todas as minhas identidades, e não para fragmentar, entendendo as 
minhas identidades para preencher a minha subjetividade, para que eu me reconheça 
no mundo, porque a partir do momento em que eu me aproximo da minha identida-
de, entendo a minha identidade na minha totalidade, eu consigo preencher a minha 
subjetividade e logo o mundo é meu.

NILZA ROGÉRIA

A trajetória de Magda mostra que transformar uma favela é muito mais do que 
construir infraestrutura. É afirmar o direito de existir com dignidade, é fazer da ci-
dade um lugar onde cabem todas as histórias. Sua caminhada revela que conexões 
humanas, afeto e organização coletiva são forças capazes de reinventar o futuro. Esse 
foi mais um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”. Até o próximo.









ROTEIRO
EP. MAURA GUERREIRA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

MAURA

E lá, eu começava a chorar, eu não aguentava, pegava o microfone e pedia socor-
ro. “Gente, socorre a minha comunidade. A nossa comunidade, as pessoas só saem 
para morrer. Só para morrer.” O SAMU só entrava pra pegar a pessoa morta. Porque 
a gente não tinha nenhum socorro. Porque as clínicas da família que lançaram lá, na 
época, foi em lugares que a gente não poderia ir, por causa de facção. Aí, nós ficamos 
o quê? Ficamos ilhados. Não tinha para onde correr. Então, tendo essa visão, pedi so-
corro. “Faz clínica da família na nossa comunidade, socorre a minha comunidade.” 
Comecei a pedir socorro, socorro.

NILZA ROGÉRIA

Maura de Souza, apelidada carinhosamente de Maura Guerreira, nasceu em 
Niterói, mas é líder comunitária da região de Vila Paciência, na zona oeste do muni-
cípio do Rio de Janeiro. Sua história, tão marcada pela violência, abuso e dificuldades, 
a levou a lutar pelos direitos sociais e infraestrutura básica na comunidade, além de 
construir uma vida melhor para os seus filhos.

Eu sou Nilza Rogéria, e a partir de agora, convido você a conhecer a trajetória de 
uma mulher engajada na luta e transformação social, com um forte desejo de ajudar 
aqueles que estão ao seu redor. Esse é o “Mulher de Favela”.



294

NILZA ROGÉRIA

A história desafiadora de Maura é atravessada desde o começo por algumas pe-
culiaridades. Devido ao analfabetismo de sua mãe, seus documentos foram trocados 
com o de sua falecida irmã, Maria Helena. Por isso, na sua identidade, seu nome é 
Maria Helena de Souza.

MAURA

Meu nome é, no documento, Maria Helena de Souza, mas meu nome também é 
Maura. E por quê? Porque minha mãe não sabia ler na época. Tinha eu e minha irmã, 
meus irmãos, e tinha uma irmã minha de, na época, 3 anos de idade, que veio a falecer. 
Minha mãe não sabia ler e meu pai morreu também. Ela ficou meio enrolada. Como eu 
me casei cedo, ela me deu o documento da minha irmã, para poder registrar os meus 
filhos, tirar a documentação. E isso eu fiz. Nnem dei conta do nome da Maria Helena. 
Na empolgação, comecei a tirar a documentação. E, quando rasurou o documento, eu 
fui em Niterói, que eu nasci em Niterói, para pegar a segunda via. E, nisso, eu pegando 
lá a segunda via, minha avó falou para mim, “Maura, esse documento não é seu, é da 
tua irmã que morreu”. É que, antigamente, não arquivava, como eu falei. Procurei um 
fórum, e o juiz falou para mim que minha mãe tinha que pagar cesta básica ou ia ser 
presa, porque isso foi tipo uma fraude. Aí, eu deixei por isso mesmo. Ele falou: “Você 
escolhe se é isso mesmo ou se você vai à frente, mas vai prejudicar tua mãe.” Então 
respondi: “Minha mãe não tem dinheiro pra comer direito, vai dar cesta básica como? 
E ela ser presa, o que será de nós? Eu não tenho pai.” Então, eu deixei fluir. Dei minha 
palavra que eu não ia mexer no documento de Maura Helena, mas, hoje em dia, todo 
mundo me chama de Maura Helena, tem que me respeitar, meu espaço, porque eu 
explico às pessoas o porquê meu nome no documento é Maria Helena. Eu peço que 
não me chame de Maria Helena. Por quê? Porque me dá lembrança da minha irmã 
que faleceu, entendeu?

NILZA ROGÉRIA

Atualmente, aos 59 anos, Maura é mãe de 16, têm 28 netos e 2 bisnetos. Cons-
truiu uma família e um lar de amor, mas, infelizmente, nem sempre foi assim. Desde 
os primeiros anos da infância, Maura sofreu com o luto, a partir da morte precoce 
do pai, seu grande porto seguro, e a negligência de sua mãe, dependente química. Foi 
assim que surgiu dentro de si essa necessidade de acolher, abraçar e cuidar do outro, 
pois precisava se virar sozinha para se alimentar e alimentar seus irmãos.

MAURA

Eu tinha um pai maravilhoso, um pai que era muito dedicado à família, que era 
muito trabalhador, meu pai era muito trabalhador. Era aquele homem que... Éramos, 



295

na época, muitos irmãos. Era um homem, que a compra dele não era... de legumes, 
coisas, não era um quilinho. Era caixa de legumes, caixa de verduras, tudo em caixa. 
E aquele homem tinha o máximo cuidado com a gente. Sempre cuidava da minha 
mãe. Minha mãe deixava as coisas assim por fazer. E não olhava a gente direito, na 
época. Quando ele chegava, era rapidinho, fazia as coisas, mas ele notava, já brigava 
com ela, porque ele queria que ela fizesse direitinho, horário de escola, tudo direiti-
nho. Então, eu era muito agarrada com o meu pai. Inclusive, fiquei tão agarrada com 
ele – ele também muito agarrado comigo – que eu tive X e Catapora. E todos sabem 
que os dois juntos matam, né? Eu sou um milagre, porque eu tive os dois ao mesmo 
tempo. Oo médico falou que eu ia morrer, pro meu pai. Meu pai ficou desesperado, me 
carregava,e me botava no ombro dele, corria comigo pro hospital, por fim, começava 
a cuidar de mim em casa, fazia comida na minha boca. Então, por fim, eu era muito 
agarrada com o meu pai. Mas chegou um momento que meu pai, ele revidou um assalto 
E esse assaltante encontrou meu pai. E quando encontrou meu pai, eu estava junto. Eu 
tinha seis anos de idade quando vi aquele cara matando meu pai, dando tiro no meu 
pai. Meu pai mandando-me correr, corre, corre, corre, eu corria, corria, corria. E eu 
não pude socorrer meu pai. Ele foi morto na minha frente. Fiquei três meses doente. 
Onde passava na rua, eu via. Os homens escuros, né? Eu agarrava aqueles homens, a 
perna, chamando de pai, mas não era meu pai. Por fim...

MAURA

Minha mãe começou a se envolver. Era usuária. Minha irmã também virou 
usuária. E minha mãe também se prostituía. Vinha pra Barra, porque, antigamente, 
a pensão era difícil de sair.

E, nisso, eu já tinha completado oito anos de idade. AEu via meus irmãos todos 
com fome em casa, o que eu fiz? Falei “Vou dar um jeito”. Eu, com oito anos, comecei 
a pedir pão duro nas portas. Eu tinha que socorrer meus irmãos. Minha irmã mais 
velha não fazia a parte dela, mas eu via em mim a obrigação de fazer a minha parte, 
com oito anos de idade. Comecei a pedir pão duro nas portas. Aquele pão duro que eu 
pegava na rua, chegava em casa, pegava um alho, socava, botava água, dava pro meu 
irmão, comia, eu comia também aquele pão duro. Eu chamava de sopa de pão duro. 
Nós comíamos. E, na minha bolsinha, sempre quando ia pedir pão duro, eu carregava 
aquela lata de sorvete, que, antigamente, não era de plástico, era de lata mesmo. Aí, eu 
ia, com a minha bolsinha, e pedia o resto de comida nas portas. Eu não comia nem 
um pouco daquela comida que eles me davam, no resto. Eu fechava a lata. Só comia o 
que eu tinha em casa junto com meus irmãos. Porque eu sempre fui muito família. E, 
depois, comecei a pedir pão duro e tal, que eu me lembro uma época, que fui no Mer-
cador de Campo Grande. Eu estava com muita fome naquele dia. Aí, eu falei “Moço, 



296

moço, paga um bolinho pra mim?”. O homem falou na minha cara, “tá muito grande, 
com o peitinho e tudo”. Eu tinha oito anos, mas tava formadinha. Ele falou pra mim, 
assim, “Você tá com... não, não, tá muito grande, vai procurar um trabalho”. Aí, eu 
ficava esperando todo mundo comer. Até hoje, quando vou lá em Campo Grande, no 
Mercador de Campo Grande, São Brás, eu olho ali, cantinho, que até hoje tem o caldo 
de cana que eu pedia. Eu esperava acabar de comer, o povo tinha mania de comer as 
carnes, jogar aqueles restinhos fora, no lixo. Quando todo mundo acabava de comer, 
eu ia lá naquele lixo e pegava e comia. Sobra de massa pra saciar a minha fome.

NILZA ROGÉRIA

Ainda criança, aos 8 anos, enquanto pedia comida na rua para sobreviver, a 
vida de Maura teve uma virada de chave, ao conhecer dona Valdima, que a acolheu 
por alguns anos.

MAURA

Deus é tão bom que comecei a ir nos lugares pedir, fui parar em Marechal Her-
mes. E lá, encontrei a dona Valdima, que era uma mãe de santo. Não sabia o que era 
a mãe de santo na época, porque eu não entendia o que era isso. Eu queria pedir pão 
duro para o meus irmãos, pra matar a fome dos meus irmãos. A dona Valdima falou 
assim: “Você é tão engraçadinha, bem comunicativa. Você não quer trabalhar, não? Eu 
não tenho filha mulher, tenho só um filho homem”. Eu falei, “Eu vou perguntar para 
minha mãe”. “Você quer mesmo?” “Eu quero.” Com oito anos de idade.Eu cheguei 
em casa e falei pra minha mãe que tinha arrumado emprego. Falei que a moça queria 
conversar comigo, com ela lá junto. Levei ela na dona Valdima, aí lá, ela  aceitou, né? 
E eu fiquei morando com a dona Valdima. Nisso, morando com a dona Valdima, ela 
me botou na escola, me educou. Me ensinou a comer de garfo e faca, eu não sabia, me 
ensinou cozinhar de forno e fogão.

MAURA

Eu fiquei com ela até... eu ia fazer 11 anos na época. Eu já tava com 11 anos, que 
é muito tempo. Eu escutei uma entidade falar que, assim, “Ó meu filho, eu vou raspar 
a cabeça dela”. Mas não era a minha cabeça, eu pensei que era a minha cabeça. Eu 
falei “Valdima, eu vou pra casa, tá? Porque eu tô com sono”. Cheguei lá, peguei rou-
pa, fugi. Botei três calças compridas, duas blusas. Falei “O quê? Eu vou ficar careca, 
nada Eu vou me mandar”. Fugi. Ela foi atrás de mim, mas eu não quis voltar. Fiquei 
com medo, não voltei. Aí, enfim. Daí, minha vida começou. Minha mãe me deu uma 
coça. Porque eu era... eu ia ganhar o dinheiro. Minha mãe não ia no emprego para 
me dar um beijo, falar que me ama. Minha mãe nunca falou que me ama. Nunca 
ouvi falar assim, “minha filha, eu te amo”. Nunca ouvi. E só ia pegar meu dinheiro 



297

pra gastar em casa com droga e eu comprar alguma coisa para os meus irmãos. É 
só pegar meu dinheiro. Eu correndo, “Mãe que alegria”, segurava nela. Ela, “Vai pra 
lá, minha filha, que eu vou falar com a sua patroa”. Aí, ela pegava meu dinheiro e ia 
embora. Nem “Tchau, minha filha” ela me dava. Mas fui ver a saber. Quando voltei 
pra casa, quando fugi, cheguei em casa, ela soube que eu fugi, a primeira coisa que 
ela fez, ela e meu padrasto, foi me dar uma coça de vara, não, de fio e borracha.Uma 
coça de fio e borracha. Apanhei muito. Fiquei toda marcada. Antigamente, não tinha 
lei, né? A gente criança.

NILZA ROGÉRIA

Novamente sozinha, a mãe de Maura a obrigava a ir para as ruas roubar, junto 
com seus irmãos. Mas Maura, ainda tão jovem, não conseguia, e por isso, apanhava 
de sua mãe. Infelizmente era submetida a muitas situações violentas que a deixavam 
vulnerável apenas para ganhar dinheiro.

MAURA

E daí, minha vida começou. Fui pra escola, de novo, lá na ideia. Minha vida co-
meçou a ficar... Quando eu ia pra escola, minha mãe mandava pra rua pra roubar. Pra 
fazer o vício dela. Ela me batia pra eu roubar. Só que eu apanhava, confesso, apanhava 
muito, mas nunca roubei ninguém. Eu fingia que ia,  chegava com a mão vazia. O meu 
irmão sempre pegava uma lancheira, alguma coisa. “É a maior que tu pegou.” “Mãe, 
não consegui roubar, não. Fiquei com medo”. Apanhava. De fio e borracha. Apanha-
va. Apanhei muito. Imagina como eu apanhei, mas nunca roubei ninguém. Graças a 
Deus. Graças a Deus. E daí, comecei estudar  Comecei a estudar e, final de semana, 
eu tinha que ir pra... Meu Deus do céu, esqueci o nome. Na cidade, o Amarelinho, na 
Cinelândia... Eu ia pra ajudar meu irmão. Porque tem um irmão meu que vendia bala 
lá, doce. Ele falou “Maura, me roubaram. Eles tão me roubando e me batendo”. Eu 
falei “Ah, então eu vou com você”. Porque eu também era uma protetora, defensora 
dos meus irmãos. Fui com ele lá, na Cinelândia. Cheguei, comecei a vender doce com 
ele. Mas ninguém, até o momento, tinha roubado ele. Nisso eu também... eu com 11 
anos... estava lá vendendo doce. Chegou um gringo perto de mim. Começou a falar 
assim: “Michare, Michare, Michare.” Eu não entendia nada do que o gringo queria. 
Essa história é muito engraçada. Eu vou ter que contar porque é engraçada. Porque 
eu acho engraçada. Porque eu ganhei dinheiro. Um intérprete dele falou assim: “Ele 
quer que você mije.” O gringo. Eu fui mijar. Você acredita que o gringo pegou o lenço, 
botou no meu mijo assim, cheirou, me deu um dinheirão. Só pra cheirar. Menina, me 
senti a menina rica. Aí eu falei, “Irmão, vamos embora que eu ganhei dinheiro. Vamos 
com dinheiro pra casa”. Aí eu fui.



298

NILZA

Em um dos muitos dias em que estava nas ruas com seu irmão, Maura foi reco-
lhida pela FUNABEM, a Fundação Nacional do Bem-Estar do Menor, onde passou a 
viver, em agonia, por vários meses.

MAURA

Ppor fim, outros finais de semana eu tinha que descer de novo pra cidade com 
ele. E ali fomos pegos. Pra Funabem. Fomos pegos. Só que pegaram só a mim. Eu falei 
“Meu irmão”. Eu tão inocente, falei “Meu irmão também tá ali!”. Foram e pegaram o 
meu irmão também.

Aí levaram o meu irmão para oPadre Severino. E eu, levaram lá pra Niterói. Eu 
fui pra Niterói. A Funabem de lá. Na Fundabem, eu cheguei lá, as meninas todas... 
Que eu era carne nova, né? E negócio de carne nova até hoje existe. Eu cheguei lá, 
as meninas começaram a implicar comigo. Vveio a menina escura, alta, pegou meu 
café e bebeu. Eu só olhando, na minha. Aí nisso que ela pegou meu café, fiquei quie-
ta. Falei “Professor, pegou meu café”. A menina tomou implicância comigo. Quando 
fui no meu quarto, segundo dia, eu chorava, pedia “Eu quero ir embora. Eu quero ir 
embora”. Minha mãe não me procurava. E eu estava lá, naquele abrigo.

MAURA

Eu ganhei força lá dentro da Funabem. Eu era chefona. Todas as meninas que 
chegavam novas, eu não deixava bater, porque eu sabia o processo que eu tinha pas-
sado quando cheguei lá. Então, eu virei mãe de todo mundo lá dentro. Catava piolho, 
limpava a cabeça das meninas. Por fim, a senhora me chamou pra conversar. Eu falei 
pra ela assim “Eu moro lá em Santa Cruz, no Vila do Aço”, falei direitinho onde mo-
rava. Ela, “Por que ninguém vem te procurar?”. Aí eu expliquei, “Porque minha mãe 
é usuária. Eu que tinha que alimentar meus irmãos em casa”. Eeu expliquei a minha 
história pra ela. Ela falou, “eu vou levar você em casa”. Ela me levou em casa. 

NILZA ROGÉRIA

Após deixar a FUNABEM, cerca de três a quatro meses depois, Maura voltou às 
ruas, vendendo bala. Todavia, a situação em casa ainda era crítica, por conta do vício 
de sua mãe, e a sensação de responsabilidade pela vida de seus irmãos.

MAURA

Fiquei uns três meses, quatro, na fundação lá em Niterói. Aí, eu comecei a vender 
doce de novo. Não parei, que tinha que... Minha mãe saía, não tinha hora pra voltar. 



299

Quando tava em casa, era só maconha, pó, pico na veia o dia todo. Minha casa não 
tinha esse cheiro de desinfetante. Tinha cheiro de tóxico o dia todo. Sabe o que é isso?

Mas, graças a Deus, eu nunca usei uma droga. O único vício que eu peguei foi 
cigarro e bebia cerveja. Que eu pitei. Até porque depois fui conhecendo outras coisas 
também, né? Funk, essas coisas. Comecei a fumar com nove anos de idade. Fumava 
escondido. Nem minha patroa sabia que eu fumava. Fumava escondido.

Fumava, ia pegar a binguinha.

MAURA

Fora isso também, eu, com... Tudo na época de 11 anos. Foi uma época bem... 
tenebrosa. Passei pra feira, pra xepar. Os homens só me davam as coisas se apertassem 
meu peitinho, eu deixava apertar pra ganhar verdura boa. Assediada, o tempo todo 
assediada. O tempo todo assediada. Mas eu tinha que deixar meus irmãos bem ali-
mentados. E tinha um irmão meu, Cidino, lembro até hoje, que meu irmão não bebia 
leite. Sabe o que meu irmão bebia? Água com açúcar. Por fim, ele ficou doente. Teve 
uma doença chamada fogo selvagem, que é rara, mas existe. Esse fogo selvagem. Ele 
morreu com o corpo todo queimadinho. Minha mãe não tratava. Mas eu não deixava 
mais ele beber água com açúcar. Eu sempre trazia um leitinho pra ele, entendeu? Pra 
quando tava na rua. E ia pra feira, boliam, mexiam comigo.

NILZA ROGÉRIA

Em um lar destruído, o que Maura mais queria era amor, cuidado e acolhimento. 
Foi assim que, aos 11 anos, conheceu seu primeiro marido e pai de duas de suas filhas. 
Na época, José era um homem de 22 anos.

MAURA

Por fim, conheci o pai das minhas filhas. Que eu tenho 16 filhos, né? Treze meu 
e 3 adotivos. Conheci o pai das minhas filhas e vi um refúgio para mim. Eu não que-
ria mais ficar em casa. Eu queria um refúgio. Eu precisava de um lugar. Eu precisava, 
assim, me sentir amada. Eu precisava de um amor. Porque o amor que eu tinha, tinha 
ido embora. Eu costumo dizer que sou um fruto do milagre da terra. Aí eu conheci, 
né? O pai das minhas filhas, que  foi José Joyce.

Ele morava em Itaperuna, o Zé. Na época, eu tinha 11 anos, quando conheci 
ele. E ele tinha 22 anos. Mas ele me respeitava. E minha mãe falava assim “Se você 
casar com um branco, eu vou te dar uma coça. Nunca vai casar com um branco. Um 
branco vai te fazer de escrava”. Porque eu sou... A mais pretinha da minha casa era eu, 
sou eu. Eu peguei e falei “Não, mãe. Eu vou casar com um branco, não.” Mas ia para 



300

os bailes também, comecei a namorar menino. Tudo com 11 anos. Namorava. E, por 
fim, eu me casei com o Zé. O Zé foi um cara que me respeitou, me achou bonitinha e 
tal. Ele não me assediou. Ele não avançou o sinal.

Eu que avancei o sinal. Eu me entreguei pra ele. Eu fiz ele primeiro me fazer de 
mulher. Uma criança mulher. Aí, nisso, nós fomos morar junto. Com 11 anos, co-
nheci ele, comecei a namorar. Com 12 anos... eu costumo dizer que não me perdi, eu 
me achei. Eu me entreguei pra ele. E, com 13, 14 anos pra 15 anos, fiquei grávida da 
minha filha mais velha, Josi.

MAURA

E eu tive que estudar à noite. Só que eu não poderia voltar para estudar à noite, 
porque eu achei muito perigoso, porque, nesse negócio de facção diária, para mim 
estudar não dava. Ainda fiquei parada um tempo. Fiquei casada com Zé até 17 anos. 
Depois descobri que não gostava mais dele. Me separei. Me separei mas tinha duas 
filhas, Josi e Joyce.

NILZA ROGÉRIA

Com tantas dificuldades na infância, Maura quis proporcionar uma vida diferente 
para seus filhos, para que pudessem se alimentar e estudar com dignidade. Mesmo 
em Vila Paciência, anteriormente chamada Favela do Aço, Maura não queria que seus 
filhos passassem por necessidades, como ela enfrentou.

MAURA

Foi muito assim, hard, porque, para criar no Aço uns filhos, hoje em dia, é um 
pouco complicado. É complicado. Mas, Deus me deu muita força e sabedoria para 
criar eles. A criação deles, eu criei, assim, do modo... Eu fui criada de um jeito, mas 
não queria que eles fossem criados do jeito que eu fui criada. Eu botei no meu coração: 
“Meus filhos nunca vão trabalhar fora. Meus filhos vão estudar para ser alguém na 
vida. Eu quero que meus filhos sejam alguém na vida.” Eu criei meus filhos, gente, de 
uma maneira, que eu falei para eles, “Vocês nunca vão pedir nada na rua.

Vocês nunca vão vender nada na rua. Vocês não vão pedir canequinha nem pra 
minha mãe, nem minha sogra. Se hoje não tiver, amanhã vai ter. Não pede nada. Se 
hoje está ruim, amanhã vai estar bom.” Assim, fui criando meus filhos. Eles estuda-
ram, todos eles. Foram para a creche, estudaram. Todo o processo que uma criança 
podia ter, eles tinham. Às vezes, a pessoa me pergunta “Mas como é que tu conse-
guiu criar seus filhos todinhos?” Assim, porque muitos reclamam que tem um filho, 
e dois, reclamam. “Para alimentar essas crianças?” Eu falei “é uma coisa, só Deus”. 
Deus me deu força.



301

Eu vendia, fazia coxinha. Eu faço salgado ainda Fazia abajur para vender, fazia 
bijuteria. Me envolvia nos órgãos públicos. Fiz curso na Escola de Paz. Além de dar o 
curso, dava 250 reais por mês. Aqui em Botafogo. Então, ui me envolvendo. Mas, para 
chegar nesse processo de me envolver, passei muito aperto com meus filhos. Chegou 
uma época que pediram assim, “Maura, leva teu filho Maicon, mais velho. Pede, deixa 
que...”. Minha prima, “Leva, deixa ele levar para assinar, para vender. Faz a caixinha 
de presente. Aí, o pessoal dá dinheiro no trânsito”. Eu pensei, “Poxa, é uma boa ideia, 
né? Tô passando um aperto”. O pai dos meus filhos vivia mais desempregado que 
empregado. É, imagina, mais desempregado que empregado. Falei, “vou deixar”. Mas, 
depois, veio no meu coração, “Pô, meu filho vai lá para o trânsito. Meu filho vai poder 
agarrar muito dinheiro. Não, não. Meu filho vai agarrar dinheiro. Mas aí, a educação 
do meu filho? Vai aprender coisas”. Eu, na minha mente: “Vai aprender coisas que 
nunca tem que aprender. Vai aprender a fumar maconha, vai aprender a roubar. Tá 
na rua! Ah, não vou deixar meu filho ir, não.” O que eu fiz? Fui no Conselho Tutelar 
pedir socorro. Falei para eles minha situação. Eles me botaram na Escola de Paz e 
me deram uma cesta básica. Meu filho não foi pedir nada a ninguém. Eu fui pedir 
socorro. Não deixei meu filho ir para a rua. Não deixei nenhum deles para a rua. E, 
nessa hora todinha, eu comecei também a participar das coisas das pessoas, para po-
der ajudar eles e ajudar as pessoas na comunidade também. Porque o conhecimento 
que eu ia tendo na rua, nos órgãos públicos, eu levava para minha casa e meus filhos 
também aprendendo.

MAURA

E, assim, ao meu ver, quando criei esses filhos, tudo assim, meus filhos formados, 
não foi para os meus filhos me sustentarem. Eu não peço nada aos meus filhos. Tudo 
que eu fiz para eles serem alguém na vida foi para eles terem um bem-estar. Porque, 
eles estando bem, eu também vou estar bem. Tanto que, hoje em dia, eu durmo. Eu 
durmo, ronco, babo. Numa paz, porque meus filhos estão bem. Todos têm suas casas 
próprias. Têm seus filhos. Eu tenho 28 netos. Tenho dois bisnetos.

MAURA

Eu costumo sempre dizer para as pessoas que, na minha vida, eu sempre fiz 
do limão uma limonada. E nunca deixei o problema da vida atingir a minha mente 
e nem deixar de ser a pessoa que eu sou hoje. Às vezes, eu olho para trás e pergunto. 
Deus, o que eu estou fazendo aqui na Terra? Será que eu sou um ET? Por que eu me 
acho tão diferente assim? Tanta coisa que eu passei, que eu vejo que muitas pessoas 
passam com um processo na vida, já entram em depressão, já tentam se matar. Eu 
nunca pensei nisso.



302

MAURA

E tudo que eu passei na vida e passo é um processo que, costumo dizer, que não 
acontece, não se dá por acaso. Tudo tem um propósito na nossa vida.

NILZA ROGÉRIA

Maura foi casada por 40 anos com seu segundo marido. Apesar de viver um 
relacionamento abusivo, Maura queria uma figura paterna presente para seus filhos, 
algo do qual ela sentiu muita falta por perder o pai tão jovem. Mesmo assim, foi com 
a ajuda de seus filhos, já crescidos, que enxergou a indispensabilidade da separação, 
em prol do amor-próprio.

MAURA

Eu vivi um casamento tóxico e abusivo por 40 anos. Tóxico, muito tóxico e 
abusivo. Mas quando eu vi... Você fala “Poxa, Maura, por que você viveu todo esse 
tempo, um casamento, 40 anos, tóxico e abusivo? Por que dependia de marido?”. Eu 
falo “Não, sempre trabalhei”.

MAURA

Eu vivi nesse relacionamento esses anos todos porque fui criada sem pai. Então, 
eu não queria que meu filho fosse criado sem pai. Eles precisavam ter um pai do lado 
deles. Porque, querendo ou não, independente de tudo, o pai é também a estrutura 
do lar. Eu me via assim. Então, eu pensava assim, “Se eu me separar, meus filhos vão 
ter uma vida que nem eu tive. E se o pai deles, que eu sei hoje que é o pai deles, ele se 
matar ou morrer, vão me culpar. ‘Meu pai morreu por causa da senhora’”. Então, eu 
tive que conviver com o jogo de cintura. Esse casamento, hoje em dia, eu sou separada 
por opção minha. Porque hoje meus próprios filhos me dão força. Falaram: “Mãe, vai 
viver. Nós já crescemos. A senhora precisa ser feliz.” Porque a história que eu conto 
para vocês aqui, meus filhos todos sabem. Eu sentei com eles, sentei muito, conversei 
com eles da minha história. Toda a minha história de vida meus filhos sabem. Então, 
eu sou tanto, que eles me chamam de rainha. “Mãe, a senhora é a nossa rainha.” Meus 
filhos me carregam no colo. Não só eles, como minha família também, meus parentes. 
Eu sou o xodó da família, graças a Deus. Porque, assim, eu nunca perdi essa força e 
essa fé. Entendeu? Eu sempre, eu olhava assim e pensava na minha mente, “Lá no fim 
do túnel, ainda há uma luz. Há uma luz”. E eu continuo seguindo essa luz. Eu continuo 
nesse túnel até encontrar lá na frente a luz. E eu creio que estou encontrando essa luz.

NILZA ROGÉRIA

Em decorrência do trauma deixado pelo relacionamento tóxico com seu ex-
-marido, além dos inúmeros abusos na primeira idade, Maura engajou-se na luta 



303

das mulheres, trabalhando na Casa Mulher Cidadã, e estando presente, inclusive, na 
criação da Lei Maria da Penha.

MAURA

Então, a gente, mulheres, são mulheres, eu falo por todas nós, que os homens 
não têm a visão de que a gente pode, andar lado a lado com eles, que a mulher foi feita 
para andar ao lado do homem, não embaixo do pé do homem. O direito da mulher, 
como eu estou falando, de ir e vir, de ter a sua vida, assim, aberta. Uma vida sem su-
foco, sem violência.?

MAURA

Nesse projeto, eu falo para você, eu entrei porque também fui vítima de mui-
tas coisas, só Deus sabe. Então, eu me vi assim, num lugar ideal para estar. É ideal, 
é minha cara, é meu estilo, lidar com as mulheres. Porque eu também sou mulher. 
Então, a gente tem que ter, sentir à vontade onde a gente pisa, a mulher tem que se 
sentir à vontade onde ela vai. A mulher tem que ser vista não como uma faxineira, 
como uma empregada deles, dos homens, mas sim como uma mulher. Até porque, 
para os homens nascerem, nascerem de quê? De uma mulher. Não que a gente quer 
ser superior aos homens, não. Ninguém quer ser superior, a gente quer só ter nosso 
direito de mulher, de poder ir e vir, ter uma paz na gente, assim, interior, sentir mais 
à vontade, ter olhares diferentes, e amar a gente. Mulheres negras, tem que falar da 
mulher negra, porque mulher negra, só Deus. Sou negra com muito orgulho, muito 
amor, amo minha cor. E nada me atinge. Pode me olhar, pode me debochar, nada 
me atinge. Por causa de quê? Porque eu sei quem sou eu. E se eu estou aqui, é porque 
Deus queria que eu estivesse aqui na Terra. Então, eu não vejo cor, nem raça, eu vejo 
a pessoa, o caráter, a índole. Entendeu? Então, dentro de mim, não tem esse negócio 
de preconceito, não. Mas a gente vive muitas coisas.

Não só por ser mulher negra, mas como mulher também. Porque o homem 
acha que lugar de mulher é na cozinha. Você vê hoje em dia, tem mulheres que ainda 
vivem assim. Então, eu vejo que esse trabalho veio para empoderar as mulheres, tirar 
as mulheres da rotina, mostrar às mulheres que elas podem, que elas podem, que elas 
têm direito de tudo.

MAURA

Mas a mulher, nós mulheres, somos a parte que são mais mexida. Tanto fora de 
casa como dentro. Porque, às vezes, você pensa que agressão é só botar a mão. Não. 
É agressão verbal. Tem agressão verbal. Psicológico, né? Há vários tipos de agressão 
que você nem sabe que está sendo agredida. Até no olhar, você é agredida. Sério, até 



304

no olhar a mulher é agredida. Eu acho que esse projeto, eu acho não, eu tenho certeza, 
veio para modificar. Veio para ficar. Para a mulher enxergar que ela tem onde recor-
rer. Tanto que, hoje em dia, tem a DEAM (Delegacia Especializada de Atendimento 
à Mulher) também das mulheres, né? E eu tenho um prazer também de dizer para 
vocês que eu fiz parte dessa Lei Maria da Penha. Com a Tia Gaúcha (Cleonir Alves). 
Fomos para Brasília assinar, pedir ajuda lá em Brasília. Foi na época do Fora Bush. 
Estava lá eu com a plaquinha. “Fora Bush! Fora Bush!” Levamos quatro ônibus daqui 
do Rio para Brasília. E conseguimos que essa lei saísse do papel. Que é a Lei Maria 
da Penha. E também fiz parte do DEAM, para vir para Santa Cruz com a tia Gaúcha, 
que ela faleceu, né? Que Deus a tenha em um bom lugar. Então, eu sempre gostei de 
estar nesse movimento de mulheres. Sempre gostei.

NILZA ROGÉRIA

Além de batalhar por uma vida digna para seus filhos, Maura sabia que era pre-
ciso transformar o lugar em que morava, onde seus filhos cresciam. Assim, esteve à 
frente da Associação dos Moradores por sete mandatos. Foi responsável por renomear 
a Favela do Aço e implementar incontáveis mudanças na infraestrutura da região.

MAURA

Por que o Aço, na época, levou o nome de Aço. Vou lá pelo começo. Porque lá 
tinha um balcão de aço mesmo. Onde todo mundo morava junto. Pessoas que vieram 
da enchente. Pessoas que vieram do incêndio. Então, botaram as pessoas para morar 
até fazer o Vagão. Aí, construíram o Vagão na correria. Tanto que foi uma coisa muito 
malfeita. Só para alojar as pessoas para ter separação. E, por fim, fizeram a Cidade 
Alta mais devagar. Porque lá na cidade tem o Vagão, que é a baixa, e tem a alta. Ci-
dade Alta. A Cidade Alta tem quarto, sala, cozinha. No Vagão é um vagão mesmo. 
É um vagão ainda, que não derrubaram tudo.  Tudo junto. Você que fazia divisória. 
Você entrava e fazia divisória. O único que era dividido ali era o banheiro e a cozinha. 
Agora, o quarto, tinha que botar uma cortina, um móvel grande para separar, enten-
deu? Então, por que eu, na minha gestão, mudei para Vila Paciência? Nessa época, a 
gente, a nossa comunidade, era muito malvista. Até hoje, é um pouco. Para arrumar 
emprego era difícil. Era Aço, Aço, Aço. Aí, eu e o Alexandre sentamos, Alexandre 
Cordeiro. Eu falei, “Alexandre, vamos botar um nome na nossa comunidade?”. Ele, 
“Vambora”. Ele falou, “Vamos botar Vila Paciência?”. Começamos a escolher. “Vila 
Paciência Brilhará”. Ele, “Isso mesmo, olha: Vila Paciência Brilhará”. Aí, eu botei 
Vila Paciência Brilhará, né? Na comunidade. Mas, quando fomos botar um nome na 
prefeitura, a gente botou o nome só “Vila Paciência”. Eu fui lá com a gestão, porque 
eu vou te explicar passo a passo. Foi o Pedro Porfírio e o Marcello Alencar na época. 
Eles vinham na eleição, Alencar como prefeito. E o Pedro Porfírio, parece que ele vi-



305

nha vereador. Na associação, as pessoas tinham o hábito de querer dinheiro. Eu falei 
para eles que eu não queria dinheiro. Eu queria benefício para a nossa comunidade. 
Porque a comunidade estando bem, eu também estaria bem. Minha família também 
estaria bem. Fechamos ali um acordo.

Primeiro passo, inaugurar a creche Mariana Papera, que tem na comunidade. 
Segundo passo, pedir para eles botar asfalto e iluminação na comunidade, que lá 
era chão, era terra. E o terceiro passo, mudar o nome para Vila Paciência Brilhará. 
Comunidade Vila Paciência. Aceitaram. Entendeu? Quando acabou a eleição, eles 
ganharam. O Pedro Porfírio, na época, não entrou com o ponto que desejava. Mas o 
Marcello Alencar entrou. Fui para a prefeitura. Fui eu, Mariana Papera, que ela me 
tirou dentro da minha casa para vir para a associação, porque ela viu que eu tinha 
potencial para isso, ela soube da minha história, que eu fechei a escola, que eu ajudava 
a comunidade, que eu defendia as pessoas.

 “Maura, você não é mulher para ficar dentro de casa. Você tem um dom para 
ajudar as pessoas.” Me chamou para a associação. Quando fui dar o nome para Vila 
Paciência, ela também estava presente. Vamos lá, a gente na prefeitura, sentamos, 
fizemos esse acordo para sair do papel e ir para a realidade. Botaram o nome de Vila 
Paciência. Isso aí eu posso dizer que foi na minha gestão, por glória de Deus, coisa 
mais linda, né? Lá, hoje em dia, tem um nome.

NILZA ROGÉRIA

Dentre as inúmeras reformas na vila, além da implementação da primeira creche, 
asfaltamento das ruas e melhoramento das condições de iluminação, Maura tam-
bém garantiu uma clínica da família próxima à comunidade, fruto de muito esforço 
e determinação, integrando, posteriormente, os Conselhos de Saúde, de Segurança 
e Defesa Civil.

MAURA

Foi uma coisa levando à outra. Porque na associação, eu aprendi que não é você 
ficar sentado na cadeira lá dentro. Você tem que articular para ter mais recursos, buscar 
recursos e também estar mais a par das situações. Como é que eu ia saber da situação 
lá fora se eu estava só lá dentro da minha comunidade, sentada? Como é que eu ia 
adquirir benefícios para a minha comunidade? Então eu tinha que estar participando 
dessas coisas. Eu tinha que ser o quê? Uma liderança participativa.

MAURA

Tenho orgulho de dizer que essa clínica da família, eu lutei. Não vou dizer que 
foi conjunto, porque na reunião, só ia eu para as reuniões, Conselho de Saúde.



306

MAURA

Eu fui na escola, porque a escola tem um espaço grande para fazer lá dentro a 
clínica da família. Só que não poderia. Aí, por fim, ele falou, “Olha, Maura, vai ser 
difícil botar aqui dentro, porque a clínica da família não foi feita só para a comunida-
de, foi feita para vários, para os vizinhos também ao redor, né? Para outras demandas 
também”. Me chamaram na entrada da comunidade, na Rua São Gomário, perto da 
torre, e falaram, “serve uma clínica da família aqui? Não serve?” “Serve.” “Então, va-
mos fazer aqui, tá bom?” Falei, “Tá ótimo”. Tá lá, a Clínica da Família Samuel Penha 
Valle. Foi da minha gestão, tenho orgulho de dizer, foi com muito choro, tá lá. Não 
ganhei fama porque briguei, outros ganharam, mas não esquento. O que eu faço com 
uma mão sem outra ver. Quero que Deus veja, não o homem. Até porque eu faço com 
amor, tem coisa que eu faço que eu esqueço que eu fiz.

NILZA ROGÉRIA

Além disso tudo, Maura faz parte do Conselho Tutelar, trabalhando como volun-
tária, zelando pelo bem-estar não só de seus filhos, como de muitas outras crianças, 
para que não tenham uma infância tão sofrida quanto a sua.

MAURA

Eu tinha meus filhos, meu esposo mais desempregado que empregado. Então, 
veio a opção da minha prima de botar meu filho para pedir as coisas na rua, para levar 
a caixinha de presente, para pedir dinheiro no estacionamento. Botei no meu coração 
que eu deixei. Falei “Vou deixar”. O dia que eu fui chamar, que ela foi chamar, eu não 
deixei. Falei, “Não, meu filho não vai, não”. Porque vinha a minha mente atrás, como 
falei, que lá ele ia aprender a fumar maconha, roubar, tudo que meu filho ia apren-
der na rua. E eu não queria isso para o meu filho. O que eu fiz, fui para o Conselho 
Tutelar pedir socorro. Chegando no Conselho Tutelar, que na época era a Irineia e o 
Marcelo, pedi socorro para eles. Tinha outras pessoas também. Pedi socorro para eles 
e me botaram na Escola de Paz, onde fiz curso para ganhar 250 reais. Com esses 250 
reais que eu ganhava, o que eu fiz? Fiz coxinha, fiz abajur, para ganhar mais dinhei-
ro para poder comprar... para não faltar para os meus filhos. Eu nunca deixei faltar 
nada para os meus filhos. Eles não tiveram uma vida de luxo, mas o arroz, feijão, a 
cozinha, eles tinham.

NILZA ROGÉRIA

Olhando para trás, Maura se orgulha de sua jornada, de tudo que conseguiu 
mudar e melhorar em Vila Paciência, seu lar.



307

MAURA

Hoje eu olho ali, eu passo, eu fico... eu choro. Eu choro por quase tudo. Precisa 
melhorar mais. Mas quase tudo, porque as pessoas que não tinham autoestima, hoje 
em dia têm. Hoje eu passei na rua. A menina chegou pra mim e falou assim: “Maura, 
você é meu espelho. Você que me dá força, não só eu, mas muitas mulheres da comu-
nidade pra reagir, seguir em frente. Você é um exemplo de mulher.” Então, eu vejo 
muitas mulheres se empoderando, mudando a conduta por causa de mim. “Porque 
você é mulher com um montão de filho, Maura, eu nunca vi você reclamando, nunca 
vi você, assim, maltratando ninguém. Você sempre sorrindo, sempre cheirosa, sempre 
arrumada. E quando fomos na tua casa, vimos você, como é que tu vivia.” Entendeu? 
Porque só viram minha história quando foram na minha casa, porque muitos pensavam 
que eu morava num castelo. Porque eu ajudava todo mundo. Muitas pessoas me veem 
hoje em dia como uma referência. Eles falam que eu sou o espelho deles. Aí, um dia, 
uma mulher falou pra mim, a Letícia, me parou, falou assim: “Maura, nunca desista, 
porque eu me espelho em você. Maura, nunca desista.” Eu respondi: “Pode deixar.”

Eu estou na luta. Sou pisoteada? Eu sou ainda discriminada? Sofro ameaça de 
perseguição. Sofro muito. Mas eu tô aqui, tô na luta. Não desisto, não. Eu falo pra Deus 
assim, “Deus, as pedras que tiverem no meu caminho pra me tropeçar o Senhor tira. 
As que vierem e que me dão força pra me superar e pra avançar”. E tô na luta. Eu não 
sou mulher de olhar só pra filho e neto, não. Eu amo todos eles, mas eu olho pro meu 
redor também. Eu quero ver todo mundo bem, independente das pessoas. Mesmo que 
eu não conheça, mas quero todo mundo bem. O que eu puder fazer, buscar recursos 
pra estar ajudando, eu vou fazer enquanto tiver vida.  Mas tem muitas coisas boas que 
eu já fiz. Pão e glória de Deus. Às vezes até fico assim admirando a mim mesma. Eu 
consegui isso. Que legal, eu passei na rua também esses dias, aí tá fazendo uma obra 
lá, fazendo asfalto Eu ia passar.  “Meu Deus do céu, como é que eu vou passar nessa 
rua, tá toda esburacada.” O Edmilson, o rapaz que mora lá, disse: “Amor, isso aí é 
dedinho seu.” Mas é mesmo. Ninguém sabe, mas pensa que é prefeito. Não. Quantas 
vezes fui num Conselho de Segurança pedir. No Conselho de Segurança você pode 
pedir obras, você pode mostrar a deficiência. Todo lugar público que você vai, pode 
mostrar a deficiência que está na tua comunidade, o recurso, o que você precisa fazer 
na comunidade. Aí vão ali, as pessoas, órgão público grande, pega a tua fala, aproveita 
em cima daquilo, vai lá e faz. Mas é você que pediu.

MAURA

Esse ar de miséria não existe mais. Isso que eu sonho para o futuro da comuni-
dade, todo mundo bem. Todo mundo bem-empregado. Todo mundo chegar com o 
currículo numa loja na Barra, em Ipanema, Botafogo, chegar assim: “Tu mora onde?” 



308

“Moro em Vila Paciência.” “Caraca, tu mora naquele lugar legal.” Pegar o currículo e 
dar emprego para a pessoa, porque até há pouco tempo, acho que... Se falar que mora 
no Aço, eles não dão emprego, tem que dar o endereço de outra pessoa. É muito triste 
isso, mas isso vai acabar. Esse é meu sonho: acabar com a discriminação sobre a nossa 
comunidade, nosso bairro e sobre a gente, mulheres também, sobre todos nós. Nós temos 
de viver bem. Todo mundo é filho de Deus. Meu sonho é que as pessoas, governantes 
e sociedade, o social, todo mundo veja a gente como um irmão, como pessoas que 
têm pouco, mas que com pouco, muito que eles têm podem dividir conosco também.

NILZA ROGÉRIA

Maura é uma mulher que enfrentou a fome, a miséria, a violência e negligência 
de todas as partes. Ainda assim, optou por continuar vivendo e lutando para que 
ninguém a sua volta sofresse o que sofreu.

Eu sou Nilza Rogéria.

Este foi mais um capítulo de “Mulher de Favela”. Até a próxima.







ROTEIRO
EP. ELIZABETH CAMPOS SILVA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”
ROTEIRISTA: LAURA VILARINHO

ELIZABETH

Eu tenho uma filha com deficiência, a Carol, e eu tenho a minha outra filha, 
paixão, Cristine. Eu olhei para essas duas filhas, dentro da favela, envolvidas no meio 
de tiroteios, eu pensei: o que uma criança, o que eu, enquanto mãe, gostaria que a 
minha filha tivesse acesso e não tem. Então falei, seria muito bom ter um curso de 
desenho dentro da favela, né?

Poxa, era coisa de elite. E uma escola de música dentro da favela, onde o co-
nhecimento da favela fosse valorizado. Não é levar a academia para dentro da favela, 
mas propiciar uma troca de saberes, a relação dialógica, em que todos os saberes são 
valorizados e conhecidos.

NILZA ROGÉRIA

Elizabeth da Silva Campos, Elizabeth de Manguinhos, ou simplesmente Beth, como 
é conhecida pelos membros da sua comunidade, é uma líder comunitária em Mangui-
nhos. À frente do Espaço Casa Viva, projeto que coordena desde 2003, ela já foi respon-
sável por inúmeras transformações sociais na região. Eu sou Nilza Rogéria e, a partir de 
agora, convido você a conhecer a história de uma mulher dedicada à luta pelos direitos 
da população periférica. Esse é mais um capítulo do audiolivro “Mulher de Favela”.



312

NILZA ROGÉRIA

Beth nasceu em 1967 na favela do Jacarezinho, onde viveu até os 18 anos. Nessa 
idade, ela conheceu seu marido e foi morar com ele em Manguinhos, onde começou 
a atuar como liderança nos anos 2000.

ELIZABETH

Eu sou Elizabeth, Elizabeth Campos, uma mulher de 58 anos, negra, retinta, 
nascida e criada na favela do Jacarezinho. Aos 18 anos, conheci meu esposo, casei, 
fui morar na favela de Manguinhos, e lá em Manguinhos fiquei morando uns 20 e 
poucos anos, até que veio o PAC e solicitou, né?

Eu fiz parte daquele movimento de urbanização do lugar, na perspectiva de 
Manguinhos virar um bairro com diversos serviços, e eu empolgada com o movimen-
to. O primeiro lugar que pediram, que foi desapropriado, foi a rua onde eu morava.

Mas eu não fui para longe, não. Eu fui para Maria da Graça, então, eu fiz aquele 
triângulo na vida. Jacarezinho, Manguinhos, Maria da Graça. Isso quer dizer que o 
meu lugar, a minha resistência, está naquele espaço, naquele ambiente, porque acre-
dito que eu tenho muito que colaborar, assim como também sou privilegiada de estar 
nesse território. É isso.

NILZA ROGÉRIA

Filha mais velha de uma empregada doméstica e um padeiro, sua infância, como 
de grande parte das crianças da periferia, foi marcada por muita dificuldade financeira.

ELIZABETH

A vida da favela, na década de 60, era um estilo muito rural, sabe? Então, as pes-
soas tinham as suas criações, criações de porcos, galinha. Tinha as suas plantações, 
suas hortas. Era uma comunidade, um verdadeiro quilombo mesmo. E meu pai, como 
padeiro, era o que tinha um ofício. Então, ele chegava em casa com os pães que haviam 
sobrado na padaria do dia anterior e distribuía. Eu tenho essa lembrança do meu pai 
e da minha mãe com os serviços deles, com as habilidades deles, porém, relembrando 
essa vivência de favela. Meus irmãos... Eu sou a mais velha, então, é aquela que arruma, 
que arrumava, que cozinhava, que ajudava os irmãos para ir para a escola, um vai, o 
outro volta, sempre correndo para não perder a hora. Uma coisa muito interessante 
era calçado e uniforme. Nem sempre tinha uniforme para todos, então, muitas vezes, 
um tinha que esperar o outro chegar para poder utilizar o calçado e ir para a escola. 
A minha família se constituiu com muitas dificuldades, mas a gente esteve junto du-
rante todo o tempo, e isso é importante.



313

NILZA ROGÉRIA

Elizabeth cresceu na periferia, como uma menina negra, durante a ditadura mi-
litar no Brasil, e sofreu, ainda criança, com a violência e o racismo. Felizmente, isso 
não a impediu de seguir seus desejos e construir uma vida.

ELIZABETH

Quando eu era criança... eu sou de 67. Sessenta e sete, ainda no tempo da ditadu-
ra. Muitos preconceitos, muitas omissões, muitas mentiras, muitas maldades. Então, 
enquanto criança, eu queria era sobreviver, não ser vítima das violências, das violações 
e, para isso, o que eu fazia? Ia e estudava. A melhor aluna, a melhor em matemática, a 
melhor em português, a melhor em história, a melhor em tudo. Porém, não a melhor 
para fazer companhia nas festinhas, não a melhor para ser convidada para o lanche, 
porque uma menina negra, uma garota preta do morro, da favela, só servia para passar 
cola na escola. Já que eu sabia, as pessoas se aproximavam para tirar de mim aquele 
meu conhecimento, mas não era valorizado.

ELIZABETH 

Então, quando criança, eu queria era viver. Não queria ser vítima das violências 
e usava as ferramentas para isso. Era muito bonito ser secretária na época, então, meu 
sonho era ser secretária. Andava elegantemente, me penteava elegantemente, falava 
inglês na minha fluência, nas minhas dificuldades, mas eu gostaria. Eu me preparei 
para estar nesse lugar intuitivamente, mas quando eu consigo conversar, quando con-
sigo expressar, me vem muito a minha infância, que por querer estar e ser reconhecida 
nos espaços, me levou a não ficar escondida, a me mostrar, a me colocar, de modo que 
as pessoas pudessem ouvir a minha voz. E eu estou aqui, estou falando. Que bom.

NILZA ROGÉRIA

O trabalho social é algo que Elizabeth carrega dentro de si, através de gerações. 
Sua bisavó foi uma agente comunitária transformadora durante as décadas de 1950 e 
1960 e, portanto, uma inspiração para ela.

ELIZABETH

A minha bisavó, Andresa Moreira, na década de 50, 60, foi uma grande líder 
comunitária. Ela atuava, trabalhava para legitimar, perante os governos da época, os 
barracos das pessoas que vinham morar no Jacarezinho. E ela, enquanto líder comu-
nitária, recebia o direito por aquele lugar, e ela  distribuía para todos. Então, é uma 
mulher bastante envolvida com as questões daquele território. A minha bisavó, ela 
conta, e depois eu pesquisei no Arquivo Nacional, tem a história dela lá. Ela reunia as 
crianças da favela e, em caixotes de feira livre, as crianças ficavam sentadas ali, e ali 



314

ela ensinava as crianças a ler e a escrever. Hoje, eu tenho 58 anos de idade, então, meio 
século depois, eu me vejo na mesma prática da minha bisavó, né? Reunindo as crianças 
lá no projeto. A gente começa reunindo as crianças numa esteira, uma esteira de palha, 
para contar a história, para ensinar música, tudo como ferramentas para o enfrenta-
mento à violência. E, quando eu soube dessa história da minha bisavó, respondendo 
efetivamente o que você pergunta, a ancestralidade nos acompanha, está conosco. 

É uma pena que nossas histórias, a história dos nossos antepassados, são pouco 
contadas, não são valorizadas e, muitas vezes, apagadas. Mas, se cada um de nós parar e 
olhar os que vieram antes e respeitar a sua história, a gente vê que somos continuidade 
disso. Então, hoje, eu tenho um orgulho enorme de dizer que sou bisneta da Andresa 
Moreira, fundadora da Escola de Samba Unidos do Jacarezinho, uma ativista social, 
comunitária, que ajudou a reerguer aquele lugar. E eu, Elizabeth, também estou lá em 
Manguinhos, no Rio de Janeiro, Brasil, cumprindo essa missão.

NILZA ROGÉRIA

A história de Elizabeth com os movimentos sociais, apesar de já existente, teve 
uma virada quando ela começou a participar da ONG Crioula, onde participou do 
curso de Promotoria Legal Popular e passou a integrar o Fórum das Mulheres Negras.

Lá, conheceu mulheres que faziam parte da Rede de Empreendimentos Sociais 
CCAP, instituição à qual o Espaço Casa Viva pertence.

ELIZABETH

Pela minha história, sempre estive envolvida em movimento social, seja pela 
religião, seja pela prática de família. Então, isso já é uma coisa inerente a mim. E aí, 
eu tive minhas filhas e uma filha com deficiência, muitas dificuldades. Resolvi ven-
der cachorro-quente na esquina da favela de Manguinhos, entendendo que era uma 
atividade diferente. Não era pelo dinheiro em si, não. Era para fazer algo diferente do 
que ficar dentro de casa, arrumando casa, indo para tratamento, pegando condução. 
Quis fazer uma coisa diferente. Fui vender cachorro-quente e meu cachorro-quente 
era um cachorro-quente diferenciado. Eu colocava alface no pão, ninguém nunca 
tinha ouvido falar isso. Então, o molho era gostoso e, no final, alface. E não é que fez 
sucesso? O pessoal ia lá para comer o cachorro-quente com alface. 

Mas ainda chegou um momento que não me trouxe alívio. Muito angustiada. 
E aí eu conheci a Organização Crioula, a ONG Crioula, que eu sou apaixonada. 
Organização de Mulheres Negras: Lúcia Xavier, Jurema Werneck. E lá elas tinham 
um curso chamado Promotora Legal Popular. Eu fiz parte da primeira turma de 
Promotora Legal Popular aqui do estado do Rio de Janeiro. E lá a gente falava mui-



315

to sobre os Direitos Humanos, sobre saúde da mulher, sobre educação, sobre meio 
ambiente, sobre diversidade. Temas que hoje a gente ouve falar em todos os espaços, 
mas lá na década de 90, não se ouvia. E aí eu aprendi muito naquele lugar. Foi ali. 
Sabe quando eu falei que a vida da gente é um jogo, um quebra-cabeça? Então, mui-
tas das peças que me ajudaram e me ajudam a compor o jogo da minha vida estão 
ali, no aprendizado que tive em Crioula. Eu escrevia projetos, fazia oficinas, já tinha 
uma coisa mais de intuição, mas a formalização foi ali. E nessa, fazendo parte do 
Fórum de Mulheres Negras, dos espaços, eu conheci uma moça chamada Adelaide, 
que era justamente da Rede CCAP. Adelaide e Isabel. Elas falavam muito e eu achava 
curioso, porque eu estava em Manguinhos, era moradora de Manguinhos e nunca 
tinha ouvido falar da Rede CCAP. Eu falava, “o que é isso? Não sei o que é isso”, mas 
nos encontros, a gente foi se afinando, e quando a Rede CCAP viu a importância de 
fazer um projeto para o público infantojuvenil, elas me chamaram por essa minha 
expertise em escrever projetos e liderar oficinas, organizar oficinas, com mulheres, 
com jovens, com crianças, o público variado. Então, a minha chegada na Rede CCAP 
se dá aí, foi no ano de 2003. 

NILZA ROGÉRIA

Ao longo do trabalho, Elizabeth percebeu a necessidade de criar estratégias para 
falar de temas delicados em um ambiente no qual a violência muitas vezes é naturalizada.

ELIZABETH

Na época, eu ainda estava em Crioula, junto com a Fundação Oswaldo Cruz, 
para implantar um núcleo de atendimento a mulheres vítimas de violência, porque 
na época também não se falava sobre violência doméstica, porque era culturalmente 
entendido e aceito a violência contra a mulher. Então, você falar sobre isso num lu-
gar de favela era pedir para ser vítima da violência. Mas a Fiocruz, na época, apoiou 
muito nossa ação e isso me permitiu caminhar mais por Manguinhos. Uniu falar da 
violência sobre o argumento de como estão os seus filhos, temos uma oficina de de-
senho, traga seus filhos para a oficina de desenho, enquanto a criança está na oficina 
de desenho, nós estamos orientando as mulheres. São estratégias e caminhos que a 
gente precisa perceber e estarmos atentos se a gente tem um objetivo. E o objetivo 
era falar da violência doméstica sem espantar as mulheres ou a pessoa que ouvisse. 
Aos poucos a pessoa se via muito envolvida com o tema e via seus filhos e sua fa-
mília desenvolvendo com ações de arte, arte e educação. Então, está aí. Casa Viva e 
Rede CCAP é isso.



316

NILZA ROGÉRIA

O Espaço Casa Viva é um ambiente multidisciplinar e cultural. Eles dão aulas de 
alfabetização, música, informática, além de promover diversos eventos que oferecem 
um suporte para a população de Manguinhos.

ELIZABETH

O Espaço Casa Viva é um empreendimento social, é uma ação da organização 
como OSCIP, que é uma organização da sociedade civil, que pertence a Rede CCAP – 
Rede de Empreendimento Social que atua na favela de Manguinhos há mais de 30 anos. 

E aí, pelos idos de 2003, a violência estava crescente, eu lembro que na época 
tinha o caveirão, foi quando começou essa política desse braço do Estado dentro 
das favelas, desse modo, desse jeito insano de ser, na época, em especial.  Uma outra 
política também utilizada para vigiar a favela foram os dirigíveis. O que nós víamos 
enquanto pessoas da favela era uma ação muito desordenada e, realmente, a qualquer 
hora, a qualquer momento, eram tiroteios, eram mortes. Foi num conflito desse que 
eu fui convidada a implantar um projeto de arte, educação e cultura na favela. Na 
favela de Manguinhos, que é conhecida como a Faixa de Gaza carioca, um lugar, um 
caldeirão das violências. E como que a gente vai trabalhar a arte, os Direitos Huma-
nos, a educação, num território tão densamente vulnerabilizado como a favela de 
Manguinhos? Eu recebi esse desafio.

ELIZABETH 

E assim a gente começa o Espaço Casa Viva. No início, a gente fazia as atividades 
nas ruas, então a gente pegava uma esteira de palha, esteira da vovó, colocava debaixo 
do braço, no outro braço a gente colocava livros, instrumentos musicais, e parávamos 
nas ruas para fazer as atividades com as crianças da favela. Mas a violência é muito 
crescente, então acabou, a rua foi oferecendo perigo para as crianças, para aquelas 
atividades, então a gente foi para dentro do Espaço da Rede CCAP. O que era uma 
demanda livre, quando fazíamos atividades nas ruas, uma vez que foi para dentro 
de um espaço, a gente acabou sistematizando o trabalho. Então as crianças, junto às 
famílias, faziam as inscrições, participavam das reuniões, contribuíam com a pro-
posta pedagógica. E aos poucos, uma ação informal, na perspectiva da educação, se 
transformou na educação não formal, porque caminhou entre a educação formal, a 
necessidade da formalização da atividade e da proximidade da escola curricular, do 
ensino curricular. 

Porém, não deixamos de lado a educação informal, que é aquela do dia a dia, 
da vivência, das trocas, vamos fazer juntos. Um exemplo, a criança, o computador, o 
celular, hoje todos têm, mas lá em 2003, ela não tinha. Eu me recordo que as crianças 



317

tinham um desejo muito grande de aprender aula de informática, era o sonho delas. 
Então a gente instituiu um laboratório experimental de informática, informática em 
rede, o LEI. Me chamou a atenção, porque quando as crianças viram aquele espaço 
cheio de computador, coisa que eles não tinham acesso, ficaram deslumbrados. Então 
alguns logo se aventuraram. Mas tinha uma menina que só chorava. E aí a gente foi 
procurar saber. O que acontece pra você chorar tanto? É que ela tinha paixão pela Bar-
bie. Era o sonho dela, isso há mais de 20 anos. Paixão pela Barbie. E o sonho dela era 
acessar o site da Barbie. Aí o professor, no teclado, mostrou. E ela não sabia escrever, 
a menina não sabia escrever. Então o professor, com o teclado, apresentou as letras 
que compõem a palavra Barbie. Ela digitou e clicou, deu o “enter”. Isso há 20 anos. 
Nisso que ela dá o “enter”, entra o site da Barbie. Aquilo, aquela janela, trouxe um 
encantamento pra vida da menina tão grande que desabrochou. Então a tela ajudou 
para que ela se alfabetizasse. Era uma menina que já estava no ensino curricular há 
muito tempo. Eu quero dizer que a arte, a cultura, estão alinhadas na perspectiva da 
educação, como ferramenta para apresentar janelas, horizontes. Hoje é uma mulher 
adulta, casada, formada, tem a sua família, tem o seu ofício, tem a sua profissão, tem 
as suas vontades, sabe seus direitos, sabe seus deveres. É uma pessoa, uma mulher que 
conseguiu romper. ”Mas Beth, você foi buscar um exemplo de 20 e tantos anos atrás?” 
Foi o que me veio agora à mente, mas eu digo que a história se repete. A cada desenho, 
a cada rabisco, a cada som, a cada música, a cada acorde, permite que as crianças da 
favela descubram um caminho de possibilidades e oportunidades em busca de uma 
vida melhor para eles. É isso.

NILZA ROGÉRIA

Beth acredita no potencial e luta pelo espaço das crianças e adolescentes da 
periferia no mundo, no ambiente profissional. Uma das principais vertentes do Casa 
Viva é o foco na música e na produção musical.

ELIZABETH

Sim, também. A gente trabalha com letramento,  não apenas nessa questão 
curricular, mas o letramento racial é de extrema importância. A gente tem um tra-
balho de proximidade com a família, não julgando, apontando caminhos, mas na 
perspectiva da construção junto, em busca de melhores caminhos e soluções para as 
questões do cotidiano. Hoje, 22 anos depois, temos uma perspectiva de pré-profissio-
nalização. Nós fizemos, agora em 2024, um curso de produção musical. E qual era o 
objetivo desse curso? Já que todos estão com o celular na mão, eu não vou aprender 
mais, estou cansadinha, mas a gente vê, a criança nasceu, abriu o olhinho, aprende 
as primeiras palavras, já está na tecnologia. Já que nós temos esse aparelho na mão, 
então, vamos ensinar as crianças a produzirem as suas músicas através dos aparelhos. 



318

Com softwares livres, com programas livres, a gente começou a trabalhar a música, 
permitindo que, se a criança e o jovem quisessem, fizesse a produção da sua música a 
partir do próprio celular. Composição, arranjo, mixagem, masterização. A gente tinha 
o computador maior, que servia para a aula, mas sempre apontando que, em casa, 
ele poderia fazer o rap dele, a batida dele. Porque isso é um modo de profissionalizar 
também, de apontar ofícios, que na minha infância, não eram considerados como 
ofício, poderiam ser considerados como hobby. Mas hoje a gente sabe, e as crianças 
da favela, os jovens, sabem dos MCs, dos raps, que têm a origem deles, e podem muito 
bem ter esse aprendizado e chegar numa faculdade como essa aqui, e fazer um curso 
de fonografia, de produção musical... 

O Espaço Casa Viva tem essa função. A gente tem um grupo música na cal-
çada, que já está na sua sexta, sétima formação, nem lembro qual, e desse grupo a 
gente já tem professor, a gente já tem médico, a gente já tem produtores musicais que 
trabalham nesses streamings aí da vida, e tudo cria da favela. Então, a favela tem a 
sua potência, sua potencialidade, né? E não adianta fazer com a favela lá longe, não, 
tem que estar perto, tem que estar junto, tem que estar dentro para poder perceber 
essas potencialidades e propiciar que essas potencialidades elevem a condição de 
vida das pessoas.

NILZA ROGÉRIA

Na escola de música, a metodologia de ensino coletivo apontou caminhos para 
ampliar o repertório de aprendizados e até mesmo de sonhos das crianças e jovens.

ELIZABETH

A escola de música é a coisa mais linda que existe. Porque, como que surge a escola 
de música? Da oficina de música que fazemos nas ruas, levávamos os instrumentos 
para as ruas. Quando a gente vai para dentro do espaço, e a gente começa a sistemati-
zar nossas ações, a gente percebe que a transmissão oral é presente nos territórios de 
favela, mas também deve ser presente a oportunidade da criança, do jovem, do adulto, 
querer conhecer as notas, os tempos das músicas, as composições, saber nomear. E aí, 
a gente, na época, convidou a professora Wanda Freire, da Escola de Música da UFRJ. 
Ela trouxe os alunos dela, e a gente entrou com o nosso material. A gente percebeu que 
há uma metodologia valiosíssima: ensino coletivo da música. Esse ensino coletivo da 
música não é uma simples aula em grupo, não. Não é botar três, quatro, cinco pessoas 
e todos tocando ao mesmo tempo. É permitir que eles criem juntos. Proponham jun-
tos, proponham repertório, acordes. Então, eu sei tocar as primeiras notas e o outro 
sabe tocar todas as notas, isso no palco é a música. Quando a gente reúne no palco, eu 
chamo o ensino coletivo para a vida, porque é a criança tocando com o de mais idade, 



319

é o de mais idade aprendendo com a criança, porque a criança está no instrumento A, 
o adulto no instrumento C, o outro está no som e, com isso, a gente tem uma grande 
produção. Imagina se a gente leva essa metodologia para a nossa vida. A gente vai 
entender que todos somos participantes de um grande produto. Quem chega na escola 
de música em três meses já está tocando, já está se apresentando. Aí ele se empolga, 
foi só para fazer o teclado. Aí ele se empolga, vai fazer a bateria. Aí da bateria ele se 
empolga, vai fazer o sax. Aí do sax ele se empolga, vai fazer o cavaquinho. Dali ele 
fala: vou fazer o T.H.E em música porque eu quero entrar na Unirio, quero entrar na 
UFRJ, eu quero mostrar lá que o clássico é importante, porém clássico também é o que 
eu sei fazer, o que meu pai me ensinou, e eu tenho condições de chegar lá e competir 
de igual modo. Isso é cidadania. E isso é democracia.

NILZA ROGÉRIA

É difícil medir quantas pessoas foram impactadas positivamente pelo Espaço Casa 
Viva ao longo dessas duas décadas. Além dos 300 alunos regulares, atualmente o Casa 
Viva organiza diversas ações ao longo do ano para toda a comunidade de Manguinhos.

ELIZABETH

A gente tem, por meta, atender 300 inscritos. A gente chama esses de beneficiá-
rios diretos. Se você somar isso em 20 anos, imagina.

ELIZABETH 

Bastante gente. Porém, a gente não trabalha só nessa perspectiva dos cursos. Te-
mos as ações integradas, que é o modo de levarmos as nossas atividades para as ruas 
da favela, com empresas, os parceiros, as ações da Fiocruz, nas suas feiras de saúde e 
ciência. A gente acaba tendo um universo enorme de atendidos. Nós temos a ficha de 
inscrição de 300, porque a gente se comprometeu com os nossos parceiros o registro 
desses 300. Mas o nosso raio de ação e de atuação é muito maior, em especial nas 
ações integradas. Quer um exemplo? Nós temos uma atividade chamada “Só Love”. 
A gente compra balõezinhos, balões de festa com formato de coração, as crianças 
fazem poesia ou mandam recadinhos, e ficam na rua o som da música do “Só Love, 
Só Love”, e esses “Só Love”, elas dizem o que é importante para elas. É uma atividade 
que envolve toda a comunidade, porque todos têm um “Só Love” e, quando vê uma 
atividade dessa, na rua, quer pronunciar e dizer qual é. 

No Dia da Consciência Negra, 20 de novembro, nós realizamos uma feijoada 
na rua da favela e toda a favela já tem esse programa na agenda deles, no calendário. 
Por quê? Porque é um momento de reconhecimento da sua identidade e toda a favela 
vem. Tenho como mensurar o número de pessoas que passam por ali? Não tenho, 



320

mas sei que fica uma festa muito bonita e o objetivo é atingido. As apresentações da 
escola de música. Toda a família chega, se aproxima, então nós lotamos o auditório 
do Museu da Vida, a Tenda da Ciência. Por quê? Porque são pessoas que se sentem, 
que são impactadas com as nossas ações. Eu te garanto que nós atendemos para além 
dos beneficiários diretos. Os indiretos, você multiplica isso por quantas vezes quiser. 
E por último, eu tenho uma frase que é assim: nós miramos no que vemos, então a 
gente mira no que vê e acerta no que não vê, porque para demanda de relatórios, a 
gente tem aquelas metas a serem cumpridas, mas o resultado que vem depois, às vezes, 
no supermercado, alguém chega e fala, a senhora não está lembrando de mim não? Eu 
fui aluno na atividade tal, tal, tal, e hoje eu estou assim, meu ofício é esse. ;o resultado 
não foi mirando diretamente nele. A gente mira no que vê, mas acerta no que não vê. 
Isso dá a dimensão da amplitude do nosso trabalho.

NILZA ROGÉRIA

Mesmo durante a pandemia do Covid, Beth não desistiu de tentar ajudar o máxi-
mo de pessoas possível, com novos projetos criativos no Casa Viva. As ações criativas 
e com uso da internet acabaram levando o projeto a lugares que eles não imaginavam.

ELIZABETH

A pandemia foi um período difícil para a humanidade. Uma pena que parece 
que a gente não aprendeu muita coisa naquele período. Mas lá em Manguinhos, o 
desemprego, o adoecimento, foi uma questão forte. As pessoas não tinham como 
ficar em casa porque tinha que trabalhar na casa do outro, tinha que pegar a con-
dução lotada. E com isso iam adoecendo, e adoecendo, e adoecendo. Aquela cam-
panha nefasta, negacionista, contribuiu para que muitos perdessem a  vida. Isso 
foi muito ruim. O auxílio emergencial na época foi uma questão também, porque 
muitos entraram na zona da invisibilidade, porque não tinham mais casa, não ti-
nham comprovante de residência, não tinham como provar onde moravam, porque 
não tinham mais dinheiro para pagar seus aluguéis, então iam para as invasões. 
Para quem está dentro do contexto da favela, sabe muito bem o que isso acarretou 
na vida de muitas pessoas. Muitas favelas ampliaram seus tamanhos, cresceram, 
justamente por conta disso, porque as pessoas não tinham mais onde morar. Está 
onde, está vivendo como, vai comprovar residência e moradia onde? E aí, como 
que um espaço de arte, educação e cultura iria ficar indiferente a essa situação? Até 
mesmo porque nós tínhamos jovens e alunos que dentro de casa estavam sofrendo 
com o adoecimento, sobretudo de saúde mental. Crianças mesmo, entraram num 
processo de depressão muito grande, e  percebemos a importância de levarmos as 
nossas ações para a casa desses alunos. Como fizemos isso? Tínhamos um projeto 
chamado Casa Viva Convida. Esse “convida” era para brincar com o termo Covid, 



321

e ao mesmo tempo convidando para sair daquele lugar da angústia. Nós reunimos 
nossas atividades com a oficina Portinari, com ações de desenho, com a escola de 
música, com as oficinas de música, com a biblioteca, fazíamos os nossos vídeos e 
colocávamos no YouTube. Duas questões muito interessantes nessa experiência. 
A primeira foi que, na época que as máscaras, muito caras, tinham poucos equipa-
mentos de proteção, eram destinadas mais para serviço de saúde e a população não 
tinha tanto acesso, sabe o que fizemos? Fizemos uma oficina, um vídeo, em que a 
gente ensinou a fazer máscara doméstica, então a orientação era pegar uma camisa 
sem uso em casa, cortava as mangas, cortava uma parte da camisa e amarrava, en-
tão aquilo ali funcionou como máscara. Muito importante porque quase ninguém 
tinha máscara, tinha recurso financeiro para acessar, porque as máscaras ficaram, 
no primeiro momento, muito caras. Fizemos esse vídeo e colocamos no YouTube, 
no canal do Casa Viva. Recebemos mensagem do norte do país agradecendo por 
aquela tecnologia social, porque eles não tinham acesso nenhum à máscara. As pes-
soas estavam adoecendo e aquele meio de proteção naquele momento foi ferramenta 
para que pudesse mitigar aquele momento da pandemia do norte do país. Isso me 
chamou muita atenção. 

Outra coisa que me chamou atenção foi uma festa junina que fizemos. Gravamos 
e foi assim. Pedimos para que as crianças, os alunos inscritos no projeto, tivessem 
determinada hora com os celulares que iríamos fazer uma festa junina. Compramos 
doces, chapéus, bandeirinhas, fizemos um kit e entregamos para cada família. Então, 
naquela hora, as famílias se prepararam para aquela festa junina virtual. As crianças 
ficavam sentadas diante do celular com o chapéu, os docinhos, a bandeirinha enfei-
tando e a professora brincando com eles: “Agora, procurem o sapato de número 39 
dentro de casa.” As crianças saíam correndo. Teve uma atividade que era de pintar 
as mãos para ensinar às crianças a importância de lavar as mãos. A gente também 
forneceu o kit da tinta. As crianças pintaram a mão toda. Depois, para o banheiro 
para lavar as mãos entre os dedos, o dedo polegar, o antebraço. As mães adoraram... 
mentira... porque as crianças espirraram bagunça no banheiro delas todas. Mas foi 
um aprendizado. No período da Covid, tivemos essa atuação,  entregamos bastante 
cestas básicas, atendemos a um número enorme de famílias, e eram cestas continua-
das durante aquele período. A gente teve uma ação importante naquele território 
nos dias da pandemia. Aos poucos, a gente foi retomando as atividades conforme as 
orientações sanitárias, e quando chegou a vacina, a gente se deliciou, e a orientação 
foi: vacine-se. Até os dias de hoje, a orientação é: vacine-se.



322

NILZA ROGÉRIA

Para além da jornada profissional, Elizabeth é mãe de duas mulheres: Carol, 
uma pessoa com deficiência do Espectro Autista, e Cristine, que, através das aulas de 
música no Espaço Casa Viva, tornou-se musicista.

ELIZABETH

A Carol tem 32 anos, e o que eu acho legal é que quando outras mães e outras 
pessoas com deficiências veem a Carolina naquele espaço, eles se interessam em ir. 
E estão lá, estão tocando, estão dançando, estão brincando, participando.

ELIZABETH

O sorriso dela é pela arte. As percepções dela da vida, as alegrias dela da vida, 
as curiosidades, é tudo a partir da arte. “Beth, ela desenha?” Não, ela rabisca e rasga 
tanto papel... ela deve se imaginar assinando um cheque. Nem mais existe isso, né? Mas 
ela se imagina, eu acredito, assinando um cheque. Porque quando ela pega um papel 
e uma caneta, se empolga tanto que faz aquela rubrica. Tem hora que rasga o papel e 
para mim é a coisa mais linda que existe. A música, o tempo, ela tem o compasso, ela 
tem a cadência. Se bater a palma, ela bate a palma no compasso, naquela cadência. 
E ela dança do jeito dela, né? Com a marcha dela, mas é a forma dela expressar. En-
tão, a expressão artística está nela, e é uma forma que ela tem de se apresentar nesse 
mundo, de se expressar nesse mundo.

ELIZABETH

A Cristine, por ser irmã da Carol e filha da Beth, a Beth superatarefada, engajada 
nas coisas e tendo que dar conta das demandas da Carol, os tratamentos da Carol... 
a Cristine era para ser uma pessoa com diversas questões, de abandono, “ninguém 
cuidou de mim”... Mas, olha, um belo dia, ela tinha seis anos de idade, ela fala assim, 
“mãe, quero fazer música, aula de música”. Falei, “tá bom, qual aula você quer fazer, 
minha filha?”. “Eu quero fazer bateria.” Como que eu, numa casa dentro da favela, 
minúscula, com vizinhos para tudo quanto é lado, como que eu ia ter uma bateria 
dentro de casa? Os moradores iam ser os primeiros a me botar para correr, porque 
eu não ia deixar ninguém dormir. Aí eu falei para a Cris, “vamos fazer o seguinte, 
a mãe não tem condições de ter bateria, mas a gente pode ter um violão. Violão está 
bom para você?” “Está bom.”

ELIZABETH

Gente, aquele violão foi o companheiro da Cristine. Com oito anos, quando eu 
chego para fundar a escola de música, ela já fazia umas aulas de violão, e do violão 
ela foi para a guitarra, da guitarra ela foi para o baixo, que foi para o teclado e hoje 



323

ela é multi-instrumentista, toca no jazz, toca na banda El Efecto, é produtora musical, 
seguiu a vida dela. Então a música trouxe esse impacto, impactou na vida da Cristine 
ao ponto de, além de orientá-la profissionalmente, porque ela se descobriu na música, 
é o lugar dela de escape, é o lugar dela de paixão e de realização.

NILZA ROGÉRIA

Hoje, mesmo com tantos desafios, Beth não pretende desistir ou parar de lutar 
pela sua comunidade.

ELIZABETH

As necessidades são tantas, são tantas, são tantas, são tantas, são tantas, que a 
sensação que dá é que a gente enxuga gelo, sabe? A gente avança, e a sensação que tem 
é que retrocede dois passos. Mas isso não é culpa dos moradores de Manguinhos e das 
ações que acontecem em Manguinhos e nos lugares de favela e periferia. Isso é porque 
estruturalmente as violências, as corrupções, o desrespeito... fazem parte na constru-
ção desse país. A gente tem avançado nas políticas públicas, a gente tem avançado nas 
melhores compreensões do bem viver, mas ainda não tem sido suficiente. Mas por 
conta disso, essa relação que esse nosso país lida, está com muitas questões que ainda 
são colocadas para debaixo do tapete. O caminho para isso, eu vejo a educação. A edu-
cação  desde a primeira infância, não apenas o ensino curricular, mas o ensino para 
a vida mesmo. O respeito, as trocas, o compartilhar, tapar além do toque no aparelho 
de celular, que a gente está cercado de diversas tecnologias, mas parece que a gente 
está ainda sucumbindo. Ao invés de progredir, parece que a gente está entrando cada 
vez mais num caminho onde cada qual construindo o seu, sem a coragem de botar 
a cabeça para fora. E perceber que tem toda uma situação que também merece uma 
intervenção, merece o nosso cuidado. E o nosso bem-querer. Então, tem essa sensação 
do enxugar gelo, sim, mas a gente sabe que tem saídas e tem possibilidades de a gente 
vencer e melhorar isso tudo aí.

NILZA ROGÉRIA

Elizabeth é uma mulher determinada e resiliente, extremamente dedicada a 
sua causa e à comunidade de Manguinhos, na qual continua acreditando e pela qual 
continua lutando.

Esse foi mais um capítulo do audiolivro “Mulher de Favela”.

Até o próximo!









ROTEIRO 
EP. BÁRBARA NASCIMENTO 

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA” 

BÁRBARA

As pessoas querem usar o Vidigal como plataforma pra vista da Zona Sul. Isso 
nos dá dignidade, por quê? Porque a vista é linda, eu também acho. Inclusive, eu acho 
uma das mais bonitas do Rio de Janeiro, se não a mais bonita. Mas também muito 
bonito é a resistência. Também muito bonita é a nossa história.

NILZA ROGÉRIA

Eu sou Nilza Rogéria. E essa é mais um capítulo do audiolivro “Mulher de Fa-
vela”. Um projeto que atravessa territórios para contar, na voz de quem vive, histórias 
que quase nunca são ouvidas. 

Bárbara Nascimento é educadora e comunicadora na favela do Vidigal, Zona 
Sul do Rio de Janeiro. Formada em Letras pela Universidade Federal do Rio de 
Janeiro, a UFRJ, ela também é mestre em Memória Social pela Unirio. O interesse 
pelo tema faz com ela atue como uma espécie de guardiã da memória local. E é 
a partir de suas primeiras lembranças, ainda na infância, que Bárbara começa a 
contar essa história. 



328

BÁRBARA

Eu não romantizo muito essa época. Porque eu sou do final da década de 70, e 
era um momento de estruturação do Vidigal. A gente tinha carência de um monte 
de coisas. A gente não tinha água, tinha que buscar água no poço. A gente não tinha 
luz, não tinha asfalto. Era uma precariedade absurda.

Eu sou filha de mãe solo, tenho mais dois irmãos, e tem a parte de que era, de 
fato, aquela visão de comunidade. Eu não gosto da palavra comunidade para se referir 
à favela, mas no sentido de que uma mulher ajudava outra mulher. Por exemplo, eu 
sou de um projeto que foi assim... dos primeiros, antes mesmo de ter creche em favela, 
que eram as guardadeiras.

Eu não achava bacana ter minha mãe empregada doméstica. E muitas vezes eu 
ia no trabalho com ela pra ajudar e pra aprender também, caso um dia... Inclusive, 
esse era o destino da maioria das mulheres da minha família. Trabalhar em casa de 
família. Então, eu chegava lá, eu criava uma personagem. Eu era dona daquele apar-
tamento, entendeu? Como dona daquele apartamento, eu não fazia nada. Eu ficava lá 
fingindo que os livros eram meus, que a sala era minha. E muito indignada, isso muito 
criança, mas muito indignada, porque eu vivia numa casa de tábua, depois numa casa 
de tijolos, mas sem reboco, enquanto ali no asfalto, tão pertinho de mim, as casas não 
tinham carência de nada, bem estruturadas, tudo perfumado. Então, eu até brincava 
com a minha mãe. Falava assim: “Eu acho que a cegonha subiu muito. Era pra me 
deixar lá embaixo, ela foi, foi, foi e largou aqui em cima da favela.”

NILZA ROGÉRIA

O Vidigal em que Bárbara cresceu era outro. Um território que ainda estava 
sendo estruturado pelos próprios moradores. Por isso, desde cedo, ela aprendeu a ler 
o contraste entre o morro e o asfalto.

BÁRBARA

Quando eu era criança, brincava de escolinha. E até pra ter um troco, eu dava aula 
para as crianças da vizinhança e as mães me pagavam o quanto podiam. Eu sempre 
gostei muito de ler. Então, o meu interesse era por conta da literatura.

Então fui fazer Letras. Não necessariamente eu tinha o objetivo de ser profes-
sora, embora eu soubesse que era o mais viável. Foi daí que surgiu meu encontro 
com a educação.



329

NILZA ROGÉRIA

O gosto pela leitura virou também o desejo de ensinar. E, mais tarde, seria o ca-
minho para Bárbara entender como a educação e a memória poderiam se transformar 
em ferramentas para proteger o próprio território.

BÁRBARA

Sempre tive um interesse enorme, como eu disse, eu gosto muito de histórias. 
Ouvia as histórias de como as pessoas chegaram no Vidigal, como foi esse pro-
cesso de ocupação, a questão da tentativa de remoção, e era uma história que me 
enchia de orgulho.

Em 2009, ocupei o Centro Cultural do Vidigal e fiquei como responsável daque-
le espaço. E aí, em 2010, começo de 2011, já tinham muitas pessoas que procuravam 
aquele espaço pra saber de casa pra vender, que tivesse vista bonita. Depois começou a 
se falar de que a UPP seria implementada no Vidigal, e aquilo começou a me assustar.

A gente lutou tanto por moradia. Não dá pra agora aceitar tranquilamente que 
pessoas queiram fazer experiências na favela. Experiências numa favela que foi cons-
truída, que foi estruturada pelo próprio favelado. Ccomecei a pensar assim: eu tenho 
que pegar o registro dessas pessoas porque elas vão embora. Começou com interesse 
pessoal e depois eu comecei a pesquisar a história mais profundamente. Porque eu só 
conhecia através da oralidade, e pesquisar também na oralidade, pesquisar a história.

Lógico que consultei arquivos, mas a minha fonte principal são os moradores, 
até porque esses arquivos não eram produzidos por moradores. Então era sempre uma 
visão externa sobre o espaço.

NILZA ROGÉRIA

O Núcleo de Memória do Vidigal nasceu desse movimento. De registrar as 
histórias que sempre foram contadas de fora e que, agora, passariam a ser contadas 
por quem vive ali. No entanto, registrar a memória do território nunca foi só sobre 
contar histórias. Também virou ação concreta, nas ruas. O núcleo de memória criou 
o Projeto Placas Históricas, que mapeia as localidades no Vidigal.

BÁRBARA

A gente não tem CEP. Aliás, a gente tem CEP, mas  não tem placa, porque não 
pode ter placa. Então, a ideia é que nós mesmos fizéssemos as placas, e as placas não 
têm só o nome da rua, ela também tem uma intervenção artística representativa 
daquela localidade e uma explicação do porquê do nome. Mas, apesar disso, a gente 
pensou, cara, são várias ruas. O projeto foi ficando bem caro. Aí a gente pensou: na 



330

favela, ninguém dá um endereço pela rua. Por exemplo, eu moro na rua Cristina Bor-
ges. Se eu falar para qualquer pessoa que eu moro na rua Cristina Borges, o pessoal 
não tem noção de onde fica isso. Agora, se eu falar que moro na Pedrinha, a galera 
sabe onde fica. Porque o que marca territorialmente a favela são as áreas.  Então, a 
gente pensou em mudar o projeto e passar a homenagear as áreas do morro. Surgiu 
outra questão, porque essas áreas são reconhecidas por nomes distintos, a depender 
da geração. A gente resolveu não privilegiar nenhuma, a gente coloca todos os nomes 
que aquela área foi reconhecida. Os artistas que fazem as placas são artistas locais. 
Apesar de muito elogiado e tudo mais, esse projeto não emplacou totalmente. A gente 
não conseguiu dar conta das 25 áreas.Temos algumas placas prontas, mas ainda não 
conseguimos, o que dá muita raiva. Porque você vê o Vidigal sendo visitado por causa 
da vista, e tem projetos incríveis que a gente não consegue colocar em prática por falta 
de investimento. As pessoas investem na vista, apenas na vista.

NILZA ROGÉRIA

O avanço do mercado imobiliário, com a chegada da Unidade de Polícia Paci-
ficadora, a UPP, em 2012, provocou o crescimento do turismo, que trouxe mudanças 
para o Vidigal. E, apesar da redução dos índices de violência, nem todas elas foram 
positivas para quem já morava ali.

BÁRBARA

Se você for procurar lá, botar UPP e Vidigal, só vão aparecer dados positivos. 
Inclusive, tem uma frase que eles falam que é: “Vidigal, UPP que deu certo”. Mas eu 
não acredito nisso, não vejo dessa forma. Vidigal, UPP que deu certo porque trouxe 
pro Vidigal o turismo. Por que deu certo?

Durante a UPP, claro, eu tenho um filho que hoje em dia tá com 13 anos, e ele 
nasceu 18 dias antes da implementação da UPP lá no Vidigal. E até os cinco anos, 
digamos assim, ele não ouviu um tiro. Isso é positivo, obviamente, porque eu, ao con-
trário, cresci no meio da violência.

Mas as consequências dessa ocupação que se deu lá no Vidigal não são tão be-
néficas, porque teve a gentrificação, teve essa remoção.

As pessoas querem usar o Vidigal como plataforma pra vista da Zona Sul. Isso 
nos dá dignidade, por quê? Porque a vista é linda, eu também acho. Inclusive, eu acho 
uma das mais bonitas do Rio de Janeiro, se não a mais bonita. Mas também muito 
bonito é a resistência. Também muito bonita é a nossa história.

Em consequência, a gente tem um volume absurdo de lixo, tem falta de água, 
tem queda de luz, tem engarrafamento, que é absurdo e uma dificuldade na mobili-



331

dade urbana. Então isso é bom pra quem? Lógico que alguns moradores consegui-
ram investir, fizeram hostel e ganham dinheiro com isso. Mas, se você for pensar, os 
estabelecimentos que lucram mais com isso não são de propriedade de moradores.

Você tem kitnet no Vidigal por 2.500. Isso não é preço pra favelado.

NILZA ROGÉRIA

A disputa pelo território não aparece só nos grandes debates. Às vezes, ela mora 
em símbolos, como a luta para preservar a Jaqueira. Essa localidade do Vidigal tem 
uma das vistas mais bonitas da favela, mas também é considerada uma área de risco. 
Depois do deslizamento ocorrido em 2019, veio a decisão do poder público: aquela 
região não era mais segura para abrigar moradias. Só que as indenizações oferecidas 
eram muito baixas, desconsiderando os laços, a história e até o valor real dos terrenos.

BÁRBARA

Eu não sou técnica, não sou perito. Nem eu, nem várias lideranças pensaram 
nisso. É muito difícil você defender uma coisa que pode, de fato, ter um risco de vida. 
Mas a indenização tinha que ser digna. O que eu acho em relação à Jaqueira nesse 
momento, daqui para frente, o que precisa ser feito é o seguinte, a gente tem que ficar 
de olho e fiscalizar, porque se o lugar não é possível de habitação de favelado, não é 
possível de nada. Porque, vamos lembrar, a vista é linda. Então, se daqui a alguns anos 
ele se tornar um outro Bar da Laje, aí sim é um motivo para a gente brigar. A briga 
por uma indenização mais justa, a gente não conseguiu. Mas a gente precisa ficar de 
olho. Ali nada pode ser construído. Eles falam que é um talvegue, é um caminho, um 
percurso de um rio. Então, se pobre não pode morar, nada mais pode acontecer ali. 
Não é bom para a própria e não é bom para ninguém.

NILZA ROGÉRIA

Foi durante a pandemia do Covid-19 que Bárbara se tornou também uma co-
municadora popular. A escolha não veio por acaso, mas da necessidade de proteger o 
território, informar e construir redes de apoio, num momento em que o estado não 
chegava na favela.

BÁRBARA

Eu sou hipertensa e confesso que fiquei com muito medo. Foi nesse momento, 
inclusive, que me tornei comunicadora popular. Eu pensei: como posso ajudar sem 
estar tão exposta? Comecei a escrever. Nessa época tava surgindo também o Portal 
Favelas, e aí comecei a escrever pra noticiar sobre a Covid. O cara sai pra trabalhar. 
E quando ele sai pra trabalhar, ele pega um ônibus lotado.



332

Então por isso que eu achei que era mais útil trabalhar com a questão da infor-
mação do que... Porque nem eu mesma acreditava no que eu tava dizendo. Fica em 
casa. Fica em casa como, cara?E detalhe: as pessoas estavam em casa, se conseguissem 
ficar em casa, mas a polícia estava logo ali no beco. Porque as incursões policiais con-
tinuavam. Comecei como comunicadora periférica por conta da Covid, noticiando 
as questões daquele momento. E confesso que gostei pra caramba. Gostei bastante, 
porque é justamente isso: é muito interessante a favela falar por si. A gente vê vários 
veículos, vários profissionais que falam da favela a partir do seu próprio olhar, não a 
partir da questão de dentro.

NILZA ROGÉRIA

Quando as ausências do poder público se agravam, são as mulheres que susten-
tam o território. Foi assim que nasceu o Favela no Feminino, um coletivo criado para 
responder, na prática, às emergências do dia a dia.

BÁRBARA

O Favela no Feminino surgiu na enchente de 2019. É um grupo de mulheres que 
se juntou na Associação de Moradores pra fazer alimento para as pessoas que esta-
vam desabrigadas e também para aquelas que estavam ali como voluntárias. Então, 
era tipo 100 quentinhas produzidas por dia, às vezes passava de 300. A gente formou 
uma união ali, uma irmandade, digamos assim, porque a cozinha já é um espaço de 
acolhimento, um espaço que te abraça. E a gente estava ali para ajudar a

nossa própria favela, para ajudar os moradores locais. A favela é um território 
primordialmente feminino, primordialmente de mulheres. E de mulheres que, ape-
sar de todos os estigmas – porque a maioria são mulheres negras, em boa parte mães 
solo –, a gente está ali batalhando e construindo, construindo, construindo. Até o 
comércio na favela, o comércio informal, boa parte é também chefiado por mulheres. 
Então, a mulher favelada tem que ser, um sinônimo de coisa positiva, de coragem, de 
resistência, enfim, resiliência muitas vezes também.

NILZA ROGÉRIA

As mulheres atuam inclusive em contextos de violência. O fórum Pare de Nos 
Matar surgiu como resposta coletiva, diante da dor e da urgência de denunciar os 
abusos praticados pelo próprio estado.

BÁRBARA

Foi daí, inclusive, que surgiu o Pare de Nos Matar, como um ato. Inicialmente. 
Hoje em dia, é um fórum. Em 2019, nós tivemos quatro pessoas assassinadas pela UPP, 



333

no que a gente chama de Cavalo de Troia. A polícia estava lá no morro por conta de 
um outro chamado, se escondeu na casa de um morador, e essas quatro pessoas foram 
alvejadas do nada. Dois, sim, tinham participação no tráfico, e os outros dois estavam 
passando. Então, por que a UPP que deu certo? Eu não acho. Inclusive, eu fico cada 
vez mais descrente, confesso, de qual seria, de fato, a solução.

NILZA ROGÉRIA

Se tentam apagar a memória da favela pela violência e pela especulação imobi-
liária, é na cultura que o território se reinventa e se afirma. 

BÁRBARA

Em relação à cultura, ao funk, ao samba... não existe funk e samba sem fa-
vela. São ritmos que surgiram na favela. E, justamente por isso, por pertencerem a 
uma população marginalizada, negra, são ritmos também que, por muito tempo, 
foram estigmatizados. O que eu penso é que, se tivéssemos mais Nós do Morro 
em várias favelas, surgiriam mais pessoas incríveis. Porque eu tenho orgulho da-
nado de falar que essa galera é toda da vida do Vidigal. Mas por que só o Vidigal 
seria capaz de produzir essa galera? O Vidigal foi capaz de produzir essa galera 
porque tem ali uma escola renomada, com profissionais incríveis. Se tivesse mais 
investimento nesse sentido em outras favelas, nós teríamos vários Babus, vários 
Juan Paiva, Marcelo Melo Júnior, Roberta Rodrigues, Mari Sheila... uma galera. 
Eu não gostaria que as pessoas pensassem nesse território apenas como um lugar de 
vista bonita, entendeu? Eu gostaria que as pessoas pensassem o território como um 
espaço de pessoas muito potentes, muito criativas, de pessoas que resistiram, que 
resistem, que constroem estratégias. O Vidigal é a favela. E como favela, tem várias 
questões que precisam ser sanadas, como a questão de saúde, educação, acesso ao 
transporte, que nós não temos. Então eu gostaria que as pessoas continuassem lu-
tando por isso, elaborando estratégias para que o Vidigal realmente consiga atingir 
a potência que ele é capaz.

NILZA ROGÉRIA

A favela do Vidigal não é cenário. É casa, é história, é resistência. E quem vive 
nela segue construindo essa história todos os dias.

Esse foi mais um capítulo do audiolivro “Mulher de favela”.

Até a próxima.









ROTEIRO
EP. TIA BETE

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”
ROTEIRISTA: LAURA VILARINHO

TIA BETE

Quando olho para trás e vejo que consegui interferir, consegui passar na vida das 
pessoas e fazer uma transformação, assim, para melhor, isso é gratificante. Quando 
você encontra cinco, dez anos, vinte anos depois, pessoas falarem com você. “Poxa, 
tia Bete, eu te agradeço muito. Agradeço porque você conseguiu fazer diferença na 
minha vida.” A gente tem história de pessoas que se tornaram professora: “Minha filha 
hoje é professora porque se inspirou em você.” Mãe de aluno que saiu do Complexo 
do Alemão, foi morar lá pra Zona Oeste, e lá iniciou um trabalho social baseado no 
trabalho que eu fazia dentro do Complexo do Alemão.

NILZA ROGÉRIA

Elizabete Aparecida ou Tia Bete, como é chamada por aqueles que a conhecem, 
é uma mulher que prova o efeito transformador da educação na vida dos jovens e 
das mulheres na periferia. A Oca dos Curumins, no Complexo do Alemão, no Rio 
de Janeiro, é o grande projeto de sua vida. Um trabalho reconhecido nacionalmente.

Eu sou Nilza Rogéria e, a partir de agora, convido você a conhecer a trajetória 
dessa mulher que começou modestamente, alfabetizando algumas crianças na sala da 
própria casa e, desde então, já transformou a vida de centenas de pessoas.



338

Esse é mais um capítulo do audiolivro “Mulher de Favela”.

NILZA ROGÉRIA

Nascida em 1958, no interior de São Paulo, Elizabete se mudou com a mãe e os 
irmãos para o Complexo do Alemão, no Rio de Janeiro, após o trágico falecimento de 
seu pai. Bete recorda a infância pobre que viveu. Mesmo não entendendo a dimensão 
do que ela e a família enfrentavam, sabia, pelo que via no rosto da mãe, que estavam 
passando por um momento difícil.

TIA BETE

Eu morava na cidade, numa pequena vila, São Pedro, São Paulo, e ali eu tive 
quatro irmãos. Vivia até a idade de 9 anos, porque quando completei 7 anos, meu pai 
faleceu afogado, e minha mãe achou melhor vir para o Rio de Janeiro, onde estavam 
os parentes dela.

TIA BETE

Depois desse incidente, minha mãe chegou aqui no Rio de Janeiro debaixo de 
uma lona de um caminhão, com os cinco filhos, o cachorro e as plantas. Entramos 
na rua Jaqueline Queiroz, no mês de fevereiro, primeiro dia de carnaval, e ficamos na 
casa da minha avó, que já morava no Complexo do Alemão. Ficamos pouco tempo 
na casa da minha avó, e logo em seguida minha mãe conseguiu comprar um barraco 
de estuque, e foi pagando aos poucos, porque tinha um carnê, e pagava através desse 
carnê, esse barraco. E ali começou a nossa vida, construção, construção, construção. 
Minha mãe trabalhando, vendendo coisas, lavando roupa, passando roupa. Minha 
infância foi entregando roupa na casa das freguesas, buscando roupa na casa da fre-
guesa. Mesmo cruzeiro, minha mãe fazia isso.

Depois que meu pai faleceu, ela passou aqui uns sete meses de sufoco, mas con-
seguiu vencer. Foi importante, sim, porque a criança não tem muita noção do que 
acontece à volta dela. Então, eu mesma, com os meus 7, 8 anos, não tinha muita essa 
noção do que estava passando. Então, quando uma coisa passa, você vai percebendo. 
Eu percebia que a coisa estava difícil através das feições da minha mãe. A gente, no 
Morro do Alemão, num barraco de estuque, uma telha de zinco. Época de chuva, era 
aquela barulheira, os buraquinhos pingando aqui, pingando ali, panela ali, panela aqui, 
e minha mãe falava com a gente, “todo mundo aqui debaixo, na direção da porta”, 
porque tinha a folheira da porta, porque ela tinha medo do barraco cair, então, ela 
achava que ali estava protegendo a gente. A gente observava, se ela estava desesperada, 
era motivo de chorar, porque a coisa estava difícil.



339

NILZA ROGÉRIA

Pelas condições de vida de sua família, desde muito cedo, Elizabete enfrentou a 
dura realidade do trabalho infantil e precisou conciliar estudo e trabalho.

TIA BETE

Eu tive uma infância em que eu estudei no colégio Walt Disney. Vim da cidade 
de Cruzeiro no terceiro ano, então, cursei de novo aqui o terceiro ano, no ano em que 
estava inaugurando a escola Walt Disney, e ali eu fui fazendo meus estudos. Durante 
a semana, à tarde, ajudava a vender picolé com o meu irmão. Então eu vendi picolé, 
vendi pipas, porque eu fazia minhas pipas, que eu soltava pipa, e vendia as pipas para 
os molequinhos também. Fazia pipa e já tem a questão do comércio. Mas a gente não 
tem noção do que está fazendo. Aí, os meninos iam vender pipa, fazia os meus brin-
quedos de carrinho de rolimã, junto com os meninos, pegava no martelo, pegava na 
rodinha, e descia o morro nesse carrinho de rolimã.

NILZA ROGÉRIA

Mesmo com a mente sempre focada nos livros e nos estudos, Bete conheceu 
ainda jovem o pai de seus filhos e logo casou-se com ele.

TIA BETE

Quando eu completei 14, 15 anos, fui estudar, fazer o ensino, a quinta série na Vila 
Cruzeiro, e ali, caminhando quase uma hora para chegar ao colégio, eu conheci o que 
veio a ser o pai dos meus filhos, dos meus três filhos. Eu sempre fui uma menina que 
nunca gostou de festa, de baile, de samba, sempre gostei mais de ficar em casa, leitura, 
teatro, cinema, eu sempre gostei. E comecei a namorar tarde, e muito por insistência 
de uma colega minha: “Ah, tem um rapaz que fala com você e tal.” “Ah, não quero, 
não quero, não quero, não quero.” Até que um dia ela me venceu, eu disse: “Tá”, foi no 
caminho, encontrei com ele, e nos falamos. Quando foi no dia seguinte, ele encontrou 
comigo de novo. No terceiro dia, eu disse: “Ó, você tem que ir na minha casa conver-
sar com a minha mãe, tem que conhecer a minha mãe.” Aí ele foi. Dali eu comecei a 
namorar. Eu já estava com 15 anos. Foi praticamente o meu primeiro namorado. Eu 
namorei dois anos, noivei mais dois anos, e no dia 19 de março, eu estava casando na 
igreja São Geraldo, às 16 horas, entrando na igreja São Geraldo, em Olaria. Na minha 
cabeça eu tinha um plano, assim, a quantidade de filhos que eu queria, eu sempre quis 
ter três filhos, não sabia porquê, mas eu tinha que ter esses três filhos. Casada, essa 
época eu trabalhava numa fábrica de plástico, em Bonsucesso. Antes de trabalhar 
na fábrica de plástico, eu trabalhei num bufê, onde fazia salgados pra festa. Minha 
mãe trabalhava, minha avó, a família toda trabalhava ali. Então, de quinta-feira até 
domingo, antes de ir pra escola, estava ali fazendo salgado, e já tinha um trocadinho.



340

NILZA ROGÉRIA

Após realizar um sonho, para muitos pequeno, mas extremamente simbólico, e 
enfrentar uma crise na carreira, Bete se deparou com uma oportunidade: a de alfabe-
tizar algumas crianças da região, a pedido de vizinhos. Foi assim o início da história 
da Oca dos Curumins, e o surgimento de seu apelido: tia Bete.

TIA BETE

Depois dos 15 anos, e com esse dinheiro, foi quando consegui comprar uma 
coisa que eu queria muito, e minha mãe não tinha condições, que era um jogo de 
canetinha hidrográfica. Então aquilo ali, você realizou, é um sonho pequeno, pa-
rece nada, né, mas pra mim era muita coisa. Porque eu sempre gostei de desenhar, 
sempre gostei de ler, de livros, eu tinha obsessão por livros. Naquela época passava 
o vendedor de livros na porta, tanto livro usado quanto livros novos, e eu vivia 
comprando esses livros. Quando eu comecei, em abril, no mesmo ano que eu casei, 
e eu trabalhava nessa fábrica de plástico, quando eu voltei na segunda, na terça-feira 
pra trabalhar, fui chamada na secretaria, e me dispensaram. Aí, poxa, abril, março. 
Eu casada, e, assim: “O que que eu vou fazer?” Aí, a vizinha me pediu se eu poderia 
ensinar a filha dela a ler e escrever. Estava com 5 pra 6 anos, e eu disse, “tudo bem, 
eu ensino”. Sempre gostei de lidar com criança. Essa menina, chama-se Graciete, tá 
aí até hoje. Veio a outra menina, que era Lucinéia, e uma irmã de criação que minha 
mãe pegou em São Paulo. E as três na faixa dos seus 5, 6 anos, e eu comecei, no mês 
de abril, no ano de 1977. Com essas três meninas, foram chegando outras crianças, 
outras crianças, outras crianças. O local que eu dava aula era a sala da minha mãe. 
O número de crianças foi aumentando. E “Bem, não posso mais dar aula aqui”. Então 
eu pedi: “Mãe, vou dar aula lá na laje da senhora.” Eu mesma fazia os bancos, uma 
mesa, tábua de 30, montei a mesa, montei o banco, botava criança do lado, criança 
do outro. E não parei mais. E lá se vão 48 anos, vai fazer agora em abril, que é o 
tempo da Oca. Tem 48 anos que eu faço esse trabalho de alfabetização. Comecei 
com as crianças. Logo depois vieram os adultos. Como eu não tinha espaço para os 
adultos, eu ia na casa desses adultos que me pediam para alfabetizar. Então eu ia à 
casa deles. Quando eu, em 88, comprei um barraco, onde hoje é a Oca, aí os adultos 
passaram, à noite, ir pra Oca estudar também.

NILZA ROGÉRIA

Em pouco tempo, Bete, sempre muito obstinada e determinada, não ficou apenas 
responsável pela Oca, mas também pela Associação dos Moradores do Complexo do 
Alemão. Ela  desenvolvia os dois trabalhos em paralelo e dedicava um tempo integral 
em prol da sua comunidade.



341

TIA BETE

Então, o que acontece? Nesse meio-tempo, enquanto eu lidava com a Oca, eu 
também fazia outras coisas, porque em 88, em 80, 1980, eu ajudei na construção, 
na reabertura da associação de moradores, no alto do Morro da Alvorada, que é 
a localidade onde eu moro. E ali, minha mãe mais as mulheres locais se reuniam 
para erguer a associação de moradores, com orientação de um rapaz que hoje não 
está mais entre nós, que era o Diquinho, um militante, e ele era o articulador. Nis-
so, quando formaram a diretoria de doze pessoas, e ficou faltando uma pessoa, eu 
falei assim: “Ah, coloca meu nome aí.” Aí eu entrei como segunda secretária da 
associação de moradores. Na associação de moradores, comecei a agilizar para que 
a coisa acontecesse também.

O presidente trabalhava, o vice também trabalhava, o primeiro secretário traba-
lhava, a maioria das coisas ficou para a segunda secretária, que era eu. Nessa época, 
não tinha água direito, não tinha água, não tinha luz, e foi feita uma pesquisa com 
os moradores para botar nome nas ruas, regularizar as ruas para que a Light entras-
se. E eu fiquei encarregada disso. Então comecei a andar de rua em rua, reunindo os 
moradores, para organizar a entrada da luz elétrica. Isso lá em 1980, 81. De manhã, 
eu lidava com as crianças na Oca, que ainda não tinha a sede, porque eu comprei a 
sede em 1989. E à tarde, eu estava na associação de moradores, agilizando ali, com as 
doações, atendendo os moradores. E à noite, eu estava ensinando os adultos da comu-
nidade. Então, minha vida foi assim. A minha vida hoje é entrelaçada com a minha 
vida profissional, porque eu não tenho como separar. Então, a partir dessa ligação 
com a educação, com essa coisa toda, que eu virei a Tia Bete. A Elisabete Aparecida 
virou Tia Bete e vem a ser Tia Bete até dos meus próprios filhos, porque minha filha 
não me chama de Elisabete... ela chama de mãe quando é do interesse dela. Mas é a 
Tia Bete. Então eu sou Tia Bete até para os meus próprios filhos. Eu sou a Tia Bete na 
prefeitura, porque eu vou falar como eu vim parar na prefeitura, e que é através desse 
trabalho também, onde hoje eu me encontro aposentada.

NILZA ROGÉRIA

Ainda nos primeiros anos de atividade da Oca dos Curumins, Bete conseguiu 
formar uma parceria com o Mobral, o Movimento Brasileiro de Alfabetização, e assim 
garantir mais recursos para atender suas crianças.      

TIA BETE

E assim, fundamos a associação, ajudamos ali naquele desenvolvimento, er-
guemos dois cômodos. E isso em 82, eu resolvi atender as crianças do alto do morro, 
independente das crianças que eu atendia no meu espaço, na casa da minha mãe.



342

Comecei a fazer o quê? Procurar uma ajuda, porque avisei as mães: “Eu vou aten-
der essas crianças aqui na parte da tarde, vocês tragam lanche, mandem as crianças.” 
E as crianças começaram a ir. Quando foi 81, 82, eu ouvi um anúncio no rádio: Pro-
cura-se espaço para fazer parcerias. E era o Movimento Brasileiro de Alfabetização, 
que era o antigo Mobral. Eu fui até o local, encontrei lá uma pessoa chamada Lúcia, 
contei para ela a situação, se ela podia fazer uma visita e fazer essa parceria. Por que 
a parceria? Essa parceria ia fornecer o lanche para as crianças. Não pagava o profis-
sional, mas tinha um lanche, tinha todo o apoio pedagógico, todo o apoio didático 
para atendimento a essas crianças. Ela foi fazer visita e, infelizmente, o espaço não 
tinha condições, porque, através do nosso trabalho, levantamos a parede, em cima 
não tinha porta, não tinha um banheiro adequado, não tinha um piso. Aí ela falou 
assim: “Você providencia, aqui, por exemplo, as portas, uma cozinha, para pelo menos 
a gente conseguir um lanche frio.” Daí eu falei assim: “Gente, que que eu vou fazer?” 
Pensei, minha filha havia acabado de ganhar uma coleção dos Fiverr, do programa 
da Globo chamado Waldir Vieira. A gente ouvia esse programa na Globo toda tarde. 
Eu escrevi, ela ganhou, eu fui nesse programa, recebi essa coleção e lá eu levei uma 
listinha do que eu queria. Eu precisava de uma caixa d’água, acho que era uma pia e 
algumas coisas para o banheiro. Coloquei para o Waldir, o Waldir Vieira me colocou 
lá numa mesa, a equipe, um frio, eu tremia, não sabia se era nervoso ou se era o frio 
da sala, e o rapaz que me atendeu falou assim... eu coloquei para ele a situação, ele 
falou: “Então você não precisa só disso, você precisa de mais.” Eu falei:  “Precisar, eu 
preciso de mais.” Aí ele fez uma lista e jogou no ar. Com essa audiência, eu ganhei 
muita coisa de fogão, material, caderno, livro, botijão, voltei no dia seguinte, voltei, 
a semana toda eu estava lá e ele fez uma lista. Na sexta-feira, ele me entregou uma 
listagem com muita coisa, inclusive eu ganhei um caminhão de pedra e areia, que a 
pessoa que doou se prontificou a levar para o pé do morro, não levou para o alto não. 
Eu peguei e falei: “Se colocar no pé do morro, a gente se vira para subir”, e assim ele 
fez. Tinha um rapaz lá que tinha uma Kombi, era retratista, João Retratista, e eu fa-
lei: “João, situação é essa, eu não tenho carro, ganhei um monte de coisa em vários 
lugares e não tenho como pegar, você pode me ajudar?” “Tia Bete, vamos embora.” 
Aí entrei na Kombi, listei o que estava nela, alguma coisa que eu podia pegar e o dia 
inteiro pega aqui, cata ali e consegui. Quando foi no mês seguinte, voltei e consegui o 
convênio com o Mobral. Com isso, nós ficamos assim, cinco anos com esse convênio, 
e as crianças ganhando alimentação de qualidade. Eram caixas e caixas de biscoito, 
queijo... Começou com merenda fria e depois passou para a merenda quente. Eu fa-
zia, quando começou, sopa, essas coisas, eu preparava na casa da minha mãe e subia 
da minha casa até a Alvorada com a panela de sopa na cabeça, para as crianças lá. 
Consegui o apoio de uma mãe, ela se ofereceu para lavar o pratinho das crianças e o 



343

lençolzinho que as crianças deitavam, que é a Bernadete. Hoje também ela continua 
morando na comunidade.

NILZA ROGÉRIA

Depois de alguns anos, Bete enfrentou um desvio em sua trajetória: com o fim 
do Mobral, a Oca dos Curumins perdeu aquele auxílio fixo e precisou sustentar-se 
com o apoio dos moradores do Alemão. Posteriormente, a prefeitura entrou no jogo, 
assumindo o papel do Mobral, e Bete, junto ao trabalho na Oca e na associação dos 
moradores, tornou-se professora de diversas creches da prefeitura.

TIA BETE

Depois dos cinco anos com o Mobral, que atendia o pré-escolar e também uma 
turma de adultos à noite,  nesse caso, um dos professores foi meu irmão, outra foi 
uma vizinha. , em 86, acabou esse convênio. E com esse convênio, eu tinha consegui-
do uma outra turma e uma menina que se chamava Lucilene, e atendia as crianças 
na parte da manhã, e eu, as crianças na parte da tarde, porque de manhã eu tinha as 
minhas na Oca. Acabou o convênio, chamei as mães e falei assim, “não tenho mais 
como fornecer merenda, mas o nosso trabalho continua”. Então as mães passaram 
a levar a merenda – isso foi em julho. Quando foi em agosto, setembro,  outubro, eu 
recebi uma carta da prefeitura me convidando para uma reunião. E ali, eu recebi a 
notícia de que a prefeitura estava assumindo todas as instituições e os pré-escolares 
que eram do Mobral. Para mim foi uma felicidade. 

Nessa época, só estava a minha turma, porque as outras meninas precisavam 
trabalhar e a gente não recebia nada. Saiu, foi arrumar emprego, que eu estava so-
zinha com as crianças, e eu juntei as duas turmas para poder não dispensar criança 
nenhuma. Aí corri até a Lucilene avisando que a gente ia ter um apoio da prefeitura, 
ia ser contratada pela prefeitura pela primeira vez, e teríamos um salário a partir dali. 
Ela, nessa época,  resolveu retornar. Levamos toda a documentação, isso em 1986. 
Eu passei a ter uma carteira assinada depois de 10 anos de trabalho na associação de 
moradores, fazendo trabalho, fazia vaquinha, fazia reunião com os pais para poder 
levantar. Então, quando foi em 1990, eu já tinha mais duas salas em pé, sem emboço, 
com a ajuda dos próprios moradores e de lata e papelão que eu juntava para poder 
vender e tirar renda para o nosso trabalho. Então, eu sempre fiz o trabalho paralelo, 
o trabalho da Oca e o trabalho dentro da associação de moradores. Quando foi em 
1990, eu já tinha feito um convite, uma carta, uma solicitação à prefeitura para que 
fizesse um convênio total, porque até então era um convênio parcial. Ele arcava com o 
salário que eu passei a receber. Depois disso, eles fizeram essa parceria aumentar para 
o convênio total, mas esse convênio total só foi sair em 1990 por questões políticas. 



344

Em 90, eu já não estava mais dentro da Oca, da OCA não, da creche. Porque, assim, 
na associação de moradores, eu participei do primeiro, do segundo e do terceiro man-
dato. E, em 1990, eu tomo uma direção nova, onde não foi muito possível o diálogo e 
a parceria de se trabalhar junto, porque eu sempre gostei de trabalhar assim, é aberto, 
vamos chegar para que a coisa aconteça. 

Nessa época, quando saiu esse convênio, foi o momento que eu fui transferida para 
a favela da Maré. Aí trabalhei na Maré, Comunidade Rubens Vaz. Leninha também 
trabalhou, foi para a Maré depois, e a Bernadette foi para uma outra comunidade. Por 
quê? Nessa época, surgiu o tal dos convênios, e esse convênio não misturava pessoas 
que já tinham carteira assinada pela prefeitura e o pessoal do convênio. Então, para 
quem entrou, era jogo tirar essas três de lá para poder botar gente nova com algum 
convênio. Foi uma coisa histórica que só por questão de pesquisa para saber o que 
aconteceu naquela época de 1990. Fui trabalhar na Maré, Rubens Vaz. De manhã, 
fazia meu trabalho com as crianças na Oca. 1990 eu já tinha um espaço na Oca que 
eu comprei em 89. Nessa época, eu estava finalizando a minha formação normal, que 
até então eu não tinha o normal, mas eu tinha toda aquela pedagogia, porque eu bus-
cava nos livros o comportamento das crianças e como criar, como educar, tanto que 
eu criei meus filhos assim, acompanhando a revista Pais e Filhos. Então, saia edição 
nova, eu estava lá comprando, saia edição nova, eu estava lá lendo. Buscava muito o 
conhecimento nos livros, coisa que eu procuro fazer até hoje. E só então me formei 
professora. Mais tarde, nessa época, o meu filho do meio, o Felipe... Porque planejei 
esses filhos, tive a Daniele, que é a primeira, me organizei ali durante três anos, depois 
parei de tomar o remédio e evitar, pra ter o segundo, parei mais dois anos e pouco, tive 
o terceiro, depois fecha a fábrica, chega, né?... Então, nessa época, quando me formei 
professora, meu filho foi padrinho, quando me formei em assistência social, foi o meu 
outro filho mais novo. E, de estudo, fiz uma Especialização em Alfabetização, em Jar-
dim da Infância também. E foi essa a trajetória, de manhã, tarde, noite, cada um com 
o seu, com um grupo diferente. Mas, quando eram as festas, época comemorativa, 
principalmente junina, eu juntava as três turmas.

NILZA ROGÉRIA

Ao longo dos anos, o crescimento de tia Bete na área da educação acabou se re-
fletindo em muitos lugares da cidade do Rio de Janeiro, nos quais é possível ver um 
pouco do seu trabalho como professora, assistente social, educadora, líder comunitária, 
entre tantos títulos. Sua missão, vocação e determinação para melhorar cada lugar 
onde esteve, mesmo, e principalmente com pouco, é o que prova como sua jornada e 
luta são inspiradoras.



345

TIA BETE

Onde hoje está a associação de moradores, no pé do morro, eu fazia os nossos 
eventos, as festas na rua, mobilizava toda a população, os moradores, para participar 
desses eventos, inclusive a organização de gincanas. Mas sempre com aquele cunho 
educativo, na área da educação, da cultura, da questão do meio ambiente, também 
sempre gostei de trabalhar isso. E na assistência, desde 1990 eu trabalhei Maré, Rubens 
Vaz, isso em sala de aula. Depois da Maré, eu fui para... trabalhei no Jacarezinho, na 
Vila Cruzeiro, no Jacaré, comunidade Rubens Vaz. Jacarezinho, e depois na Mulher 
de Nova Brasília. Nova Brasília, Jacaré, Nova Brasília, Jacaré, Rubens Vaz, eu já estava 
como diretora de creche, que teve a oportunidade, precisava de diretora, eu me ins-
crevi, dentre as 19 inscrições, eu passei em primeiro lugar, e com a pontuação das 19 
pude escolher aonde eu queria trabalhar. Eu escolhi a creche Nova Brasília por estar 
mais perto da minha comunidade. E me questionaram, “Mas por que você não volta 
lá para a Alvorada, você fundou a creche de lá”, que hoje a creche chama José Vieira, 
que é uma outra história. José Vieira... “Não, eu não vou para o José Vieira, porque 
o meu tempo ali já passou, eu acho que é daqui para frente, eu não tenho que ir para 
trás, né? Daqui para frente.” 

Eu trabalhei na comunidade Rubens Vaz, ali também, porque assim, eu não sei 
chegar no local, ver que tem coisa para fazer e ficar de braço cruzado. Mas você paga 
também por isso, porque as pessoas, às vezes, não têm iniciativa, mas também não 
ajudam quem tem. Lugar precário, precisava de espaço adequado para as crianças, 
chamei a menina que na época era diretora da associação de moradores, “Acho que 
pode melhorar esse local aqui para as crianças e tal”. Linha Vermelha em construção, 
caminhões e caminhões de areia e de brita passando, eu pensei, falei para ela assim, 
“Vamos ver o que a gente consegue arrumar com eles aqui”. Mas até então não deram 
importância. Até que eu tive a oportunidade de ver uma pessoa passando e perguntei, 
“Escuta, olha as condições dessas crianças aqui”, era buraco, era mato, era caco de 
vidro, “não tem como vocês conseguirem alguma coisa para poder botar uma areia 
aqui?”. Ele me disse, “Não, você procura o fulano de tal em tal lugar”, lá na negócio de 
obra. Aí fui, procurei, o rapaz foi, olhou o espaço, disse, “Gente, vou fazer melhor. Eu 
vou trazer...”. Acertou o terreno, botou uns 4 ou 5 caminhões de brita e depois ainda 
colocou areia da praia. Daí ficou excelente. Na hora das crianças de ir para casa, é um 
tal de areia na cabeça, areia no.. Foi areia no olho, mas foi uma época... consegui fazer 
diferença ali. Fiquei um ano e pouco.

Depois fui trabalhar no Jacaré, Jacarezinho, fiquei três anos em um, três anos em 
outro. Depois veio a lei de diretrizes e bases da educação, quando houve a transição 
da assistência, as creches da assistência para a educação. E nós, que já éramos dire-
tora da assistência, tivemos que ir para outros órgãos. Outros setores. Enquanto isso, 



346

eu ia iniciando, ia fazendo a obra na Oca dos Curumins, melhorando, derrubando, 
telhado, botando, laje, sempre paralelo, lá e cá. Em 89, quando eu comprei o barraco e  
estava me formando como professora, teve a formatura, cedi o espaço, um ano, uma 
sala, para que uma colega de trabalho, que se formava, também desesperada, no mês 
de casamento, ela não tinha mais onde morar. Aí cedi a ela o espaço, ela morou lá 
durante um ano. E a Oca sempre foi também um espaço de acolhimento, tanto para a 
educação como para alguém que precisasse estar morando, “Tem um espaço lá, você 
fica o tanto que você precisar, depois você segue o teu caminho”. E nisso, tivemos 
algumas pessoas que passaram por um quarto ou outro da Oca. Uma morou cinco 
anos, outra morou nove anos, outra morou três e todos que passaram por lá saíram 
para a sua casa própria. Hoje tem aí. São situações de várias vidas, várias pessoas que 
acabam cruzando com a sua.

Depois desses anos todos, eu trabalhei na região, na subprefeitura do Méier, 
quando eu saí, em 1990 e pouco. Subprefeitura do Méier, trabalhei nos projetos da 
assistência, como PET, Vem Pra Casa, abordagem. Eu era responsável pela equipe de 
abordagem para retirar pessoas da rua, retirar crianças. E com atuação com o PET. 
Que é o desenvolvimento de trabalho infantil, tanto é que a minha tese foi trabalho 
infantil, quando me formei na assistência social. Com isso, fui passando de um campo 
para o outro. Só que, quando eu chegava em determinados lugares, tinha em mente, 
assim, conforme eu cheguei no Jacarezinho, eu falei assim: “Olha, eu vou ficar aqui 
três anos.” E sempre acontecia algo que, quando ia batendo aqueles três anos, algo 
acontecia que eu já era direcionada para outro canto. Quando eu fui para uma outra 
comunidade, eu falei assim, “eu vou ficar aqui três anos, três anos e pouco”. E sempre 
uma promoção. E, cada lugar que eu ia, tinha uma coisa nova para fazer. Conseguia 
fazer a diferença ali, e dali, partia para outro.

Quando foi em 96, eu saí do Jacarezinho e vim dirigir a creche Nova Brasília. 
E, ali, tinha vários problemas para solucionar, inclusive, ampliar aquela creche. Fiz 
ali meu plano, curto, médio e longo prazo. E entre eles, seria deixar ali um berçário 
e deixar crianças, o maior número de crianças atendidas. Então, seis anos depois, 
consegui sair dali e deixar mais de dois berçários, uma lista de crianças, professores 
capacitados e um número maior de pessoas atendidas na comunidade.

TIA BETE

E assim, eu tenho para mim que ninguém está nesse mundo por acaso, a gente está 
aqui para fazer algo e de preferência somar com o outro, e ninguém leva daqui nada, 
a não ser seus atos, suas ações. Então, quando você percebe que consegue direcionar 
um jovem, que consegue direcionar uma família para que ela possa caminhar com as 



347

próprias pernas, para que ela possa encontrar o seu caminho, que muitas vezes estão 
perdidos... E eu me questiono o porquê, e por que iniciei esse trabalho.

TIA BETE

Eu não consigo fazer outra coisa. Então, conforme eu costumo dizer, a alfabeti-
zação é minha cachaça,  todo mundo fala assim. “Esse ano eu paro, esse ano eu paro.” 
Continuo aí com essa luta.

NILZA ROGÉRIA

O trabalho de Tia Bete foi e continua sendo fundamental na vida de muitas pes-
soas. Em 2022, ela recebeu seu título de Doutora Honoris Causa.

TIA BETE

De alguns anos pra cá, andei recebendo algumas moções. Eu tenho todas elas 
guardadas. Estou esperando terminar minha obra na Oca, que eu quero colocar todas 
elas expostas. E ganhei essa homenagem, que pra mim foi assim,  uma emoção muito 
grande de reconhecimento pelo trabalho realizado. Pelo trabalho que, pra mim, eu não 
imaginava. De receber uma homenagem dessa, até porque quando eu faço, e quando 
comecei, eu não miro, e nem nunca mirei nada, eu quero fazer as coisas acontecerem. 
Então, pra mim foi muito gratificante. Eu agradeço muito, e agradeço a todas as pes-
soas que passaram pela minha vida, porque se não tivesse essas pessoas, se elas não 
tivessem passado, na minha vida... E, pra mim, prazer maior é ver a satisfação nos 
olhos dessas pessoas, é ver que elas, ao entrar na Oca, no meu caminho, elas entram 
de uma forma, e saem com certo brilho nos olhos. Então, tão importante quanto um 
título é ver a satisfação, e o alívio de cada um, por ter sido agraciado por um conhe-
cimento, por uma orientação, um crescimento, e, mais que isso: por ter conseguido 
caminhar sozinho. Porque, assim como você faz com os filhos, hoje, eu converso isso 
com as mães, “Os filhos não são seus, os filhos são do mundo”. Eu digo para as famí-
lias, “Vocês têm que preparar os seus filhos para o mundo, porque os filhos não são 
seus”. E o que falta? Preparar esse filho, esse jovem para o mundo, porque o mundo é 
mal. Então, eles têm que estar preparados para isso, o mundo não é uma brincadei-
ra, e você não pode criar um filho dentro de uma redoma, de uma bola. Eu faço um 
pouco isso com as crianças.

NILZA ROGÉRIA

Para além de todo o impacto social que seu trabalho teve e tem nas favelas do 
Rio de Janeiro, em especial no Complexo do Alemão, Bete, como uma mulher preta, 
também usa a educação como ferramenta para o combate ao racismo e à discriminação.



348

TIA BETE

A gente sabe que vive num país onde a cor da pele influencia muito. Quando a 
gente consegue ter o entendimento de que isso é histórico, e que não foi por acaso, 
e que fomos privados até mesmo de cultivar as nossas culturas, a cultura da nossa 
ancestralidade. Quando a gente tem essa consciência, fica mais fácil de lidar com a 
coisa. Quando você está na ignorância do porquê isso acontece, fica mais difícil. En-
tão, até uns anos atrás, até mesmo na década de 70, eu sempre tive a questão de fazer 
as coisas sem questionar o porquê as coisas aconteciam ou deixavam de acontecer. Eu 
colocava uma meta e determinava, e ia só fazendo aquele trabalho, fazendo o que a 
coisa acontecesse. Quando você começa a buscar o estudo, quando começa a ter essa 
compreensão, você começa a entender que aquela falta de conhecimento que você 
busca precisa ser transferida para outros. Aí a coisa começa a ficar, eu digo assim, 
mais fácil, no seu ponto de vista. Mas acaba ficando mais difícil quando você tem que 
passar essa realidade para o outro. E ainda mais quando esse outro não está aberto 
para entender toda essa situação. Isso aí eu começo, e comecei como? Dentro de casa. 
Dentro de casa com os meus filhos, com os meus netos. Então, aquilo que você vivia 
com os seus filhos, você começa a imaginar e entender que não é só dentro da sua casa, 
com os seus filhos, que acontecia. Acontece com outras crianças, acontece com outras 
famílias. A questão do preconceito, a questão do bullying dentro das escolas, porque 
isso também influencia e muito. Vou contar aqui um caso que aconteceu com a minha 
neta. Aos oito anos, ela entrou numa situação que não queria mais ir para a escola. 
Ela não queria saber do cabelo dela. E, estava ali numa situação, que eu perguntei, 
ela chegou para mim e me dizia, “Vó, eu não quero ir para a escola, eu não quero, eu 
não quero”. Ela chegou pra mim e falou assim, “Vó, por queeu tenho essa cor? E meu 
cabelo? Eu não quero trançar o cabelo, eu não quero ir para a escola.” “Mas o que está 
acontecendo? O que está acontecendo?” “Ah, na escola ficam chamando de labirinto, 
que minha cor é feia, que não sei o quê.” Aí, eu senti fortalecer a necessidade de focar 
nesse tema. Quando eu sentei com ela e contei, falei um pouco do nosso histórico, da 
história, da nossa ancestralidade, de onde viemos, o continente africano, quem eram 
nossos ancestrais, onde surgiu... Quando você começa a falar: a primeira escola foi na 
África, a primeira faculdade foi na África, a astrologia e toda essa gama de coisa que 
surgiu na África, e que lá foi lugar de reis, rainhas, e que isso não é contado na escola, 
que isso não é valorizado, ele chega na escola e conta “o negro foi escravo”, e coloca 
aquela visão do negro amarrado no pelourinho, do negro com corrente nos pés, do 
negro sendo morto, do negro sendo chicoteado, e qual é a criança que vai querer ser 
preta? Qual é a criança que vai querer levantar a bandeira de que ela tem o direito, e 
de que ela tem o valor?



349

Comecei a passar isso para a minha neta, aí a coisa já começou a mudar, ela co-
meçou a sentir orgulho da cor da pele, começou a entrar na escola com outra postura, 
a ponto de a menina, com seus 9, 10 anos, estar ganhando um concurso que fazia aí 
de desfile de moda, né? Tirando o terceiro, primeiro lugar, chegou a ganhar até uma 
bicicleta, e ela se impunha, e passou a se valorizar. Então, o que eu entendo? Que a 
sociedade é o que é, e o que o mundo não vai mudar, quem tem que mudar somos 
nós, nos valorizando. Quem tem que mudar, que ter essa coragem, é cada menina que 
entra, que bota o pé dentro de uma escola, que bota o pé dentro da faculdade. Inclusive 
eu trabalhei aqui ao lado da PUC, e várias vezes eu vim aqui tomar um lanche, e ia 
almoçar, e comer alguma coisa, e encontrava com bolsistas. E eu ouvia aquele bolsista, 
coisas do próprio preconceito que eles sofriam dentro da própria faculdade. E isso não 
é uma faculdade só. Isso acontece nos bolsistas, né? Por quê? Por conta do histórico lá 
atrás, que uma raça acha que é superior à outra, e isso não acontece. Mas incutiram na 
nossa mente, na mente do nosso povo, e na mente do povo europeu, que há uma raça 
melhor que a outra, e não há. Então para que isso modifique, a gente não tem que se 
preocupar com o preconceito do outro, mas sim com a nossa valorização, e é isso que 
eu passo para as nossas crianças, para o nosso jovem. A postura da minha neta mo-
dificou. A postura dos meus alunos modificou, quando eu falo da origem do cabelo, 
o porquê do nosso cabelo, se é um cabelo que é a nossa coroa natural, que o negro é 
o único que tem. Se bota o cabelo para cima, ele vai ficar para cima, então, tem que 
ter o orgulho desse cabelo. E o motivo: o sol escaldante, aquele calor, então, precisa 
filtrar, o cabelo, o sol, um pouco, antes de atingir o cérebro. Diferente do europeu, 
que tem o cabelo escorrido, que é para manter a caloria do corpo. Quando você passa 
isso para uma criança, ela passa a entender o porquê das coisas. 

Eu acho muito bom colocar o porquê das coisas. Ela vai saber questionar. Como 
meu neto, que já veio depois, e já nesse trabalho, ele foi estudar num colégio onde era o 
único negro da sala. E dentro do colégio, se tinham três, eram muitos. Então, chegou 
uma época em que se usava a trancinha nagô, e ele, todo acostumado, a trancinha 
nagô, e ainda uns coloridos, caíram de pau em cima dele. E a postura dele já foi dife-
rente. Ele chegou e falou assim, “Eu sou um negro sim, sou preto sim, e eu tenho...”. 
Então, a postura já foi diferente. “Eu adoro meu cabelo, e eu sou assim e tal.” O que 
aconteceu? Quebrou, né? Quebrou isso, não conseguiram o objetivo que queriam, 
que era diminuir ele, porque ele se impôs, se colocou, a ponto de, três anos depois, 
ele se tornou o garoto-propaganda da escola, com auditório e tudo, entendeu? Então, 
é esse viés que eu tento passar para os meus meninos do Complexo do Alemão, e de 
outras comunidades onde eu já passei, e consigo conversar com todas essas crianças. 
É a gente preparar essa família, para que elas preparem os seus. Eu acho que só assim 
a gente vai conseguir mudar esse quadro que a gente se encontra hoje.



350

NILZA ROGÉRIA

Depois das experiências com os próprios filhos e netos, Bete passou a levar es-
ses conhecimentos sobre ancestralidade africana também para as crianças e jovens 
da Oca. Principalmente a partir da Lei 10.639, sancionada em 9 de janeiro de 2003, 
que tornou obrigatório o ensino da história e cultura afro-brasileira e africana nos 
estabelecimentos de ensino fundamental e médio, tanto públicos quanto privados, no 
Brasil. Uma lei que alterou a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB), 
de 1996, com o objetivo de promover a valorização da cultura negra e combater o 
racismo no ambiente escolar.

TIA BETE

Eu hoje tenho um aluno, o João. Eu trabalho, a gente tem lá a Capoeira, tem o João, 
e cada história, o teatro, tudo que a gente faz com ele, eu trabalho muito a questão da 
lei 10.639. Esse menino fez 11 anos agora. Ele é meu aluno desde os seus 5 anos. E ele 
é um garoto que gosta de pesquisa, e levou para dentro da escola dele, e fez uma dife-
rença, por conta da lei 10.639. Então, resumindo, ele chegou para mim e falou assim, 
meio chateado: “Que foi João?” “Tia, aconteceu uma coisa na escola hoje.” “Que foi 
João?” “Olha só, tia, a minha professora de matemática estava trabalhando leis, mas 
estava trabalhando lei de condomínios, tia, lei de condomínios. Aí, eu virei para ela e 
falei assim, ‘Tia, a senhora já ouviu... conhece a lei 10.639?’” Ele continuou: “Ela falou 
para mim que não, que não conhecia, e que essa lei não existia, e que eu crescesse para 
conversar de lei com ela.” Aí ele, meio  assim, “Tia, agora vê, lei de condomínio, para 
que serve para mim lei de condomínio, tia? Por isso eu falei para ela da lei 10.639”. 
Aí a turma toda começou a zombar dele, a caçoar,  e com isso ele pegou o telefone, 
digitou, mostrou para a professora que tinha essa lei. Mas a professora, eu acho que 
despreparada, eu digo para mim, embora há muitos profissionais despreparados mes-
mo, pegou e tirou ele da sala de aula. Ele foi para o banheiro, chorou, chorou, mas isso 
quem contou foi a mãe dele depois. Eu perguntei: “João, você contou isso sobre sua 
professora para a sua mãe?” “Não, tia, eu não contei para a minha mãe não.”

“Então você conta.” Ele foi contar para mim. Ele foi e contou para a mãe, aí teve 
reunião na escola, a mãe apareceu na escola depois disso, a mãe me contou. Quando 
a mãe chegou na escola, a diretora já interpelou e a levou para a secretaria. “Queria 
conversar com a senhora.” Quando ela entrou na sala da direção, estava cheio de papel 
impresso da lei 10.639, eles colando a lei pela sala, pela escola, sobre a lei. Então é sobre 
isso que eu falo, é preparar os nossos. Aí ela conversou lá com a mãe. Conversei com 
a mãe também que a gente está falando. Ele conseguiu fazer essa transformação. Já 
que eles não trabalham a lei que precisa ser trabalhada, então que os nossos estejam 
preparados para que isso aconteça. Para complementar. E o João está aí, e além do João 



351

tem outras crianças, e enquanto Deus dê saúde, força, eu quero estar fazendo isso aí, 
até os 100 anos, aqui já deu a hora, acabei na linha, a gente vai lá.

NILZA ROGÉRIA

Assim como no caso de ensinar para as crianças da Oca a Lei 10.639, a ideia de 
“fornecer ferramentas para os nossos” permeia todos os campos de atuação de Tia 
Bete. Cotidianamente ela buscar combater o estereótipo de que o morador de favela é 
um pobre coitado incapaz de conseguir qualquer coisa sem assistência.  

TIA BETE

Para quem está dentro de uma comunidade trabalhando, existem vários, mais a 
maioria acaba esbarrando no mesmo, que é condições financeiras para você tocar, ou 
atender aquela comunidade, que às vezes bate na sua porta, às vezes ela quer o quê? 
Às vezes precisando de uma cesta de alimento. Às vezes precisando de uma coisa, às 
vezes, quando é uma orientação, alguma coisa social, você tem,  indica, vai aqui, vai 
dar contato com um e outro. Mas quando é para você sanar, é algo que está fora do 
seu alcance. Na maioria das vezes, é, às vezes, até matar a fome de uma pessoa, ou 
ajudar, ser provisório, até que ela tenha condições de modificar a própria situação. 
Eu acho assim, eu sou a favor do auxílio, sou a favor, mas, eu acho que tudo tem que 
ter um limite, um prazo, um preparo, e as famílias estão nessas condições, elas têm 
que ter um acompanhamento, para que saia dessa condição. Porque, quando é uma 
área, uma questão social, quando é uma questão de uma palavra, que na maioria das 
vezes, as pessoas estão deprimidas, estão achando que estão no fundo do poço. Mas 
uma boa conversa, uma ocupação, faz com que ela perceba precisa entender que só 
ela consegue sair da situação. 

É um trabalho de formiguinha, um trabalho de insistência. E esse desafio, tirando 
esses, os outros, a gente consegue superar, porque é uma situação que você consegue... 
Ainda mais quando você tem experiência. Você já sabe qual é o caminho. É só colocar 
a outra pessoa nesse mesmo caminho de abertura para que ela se conheça. Para que ela 
entenda que tem condições, que pode. O morador de favela não é um coitado, muitos 
acreditam que é coitado, e outros – quem está de fora – quer passar esse conceito de 
que o morador da favela é um coitado, e ele não é. Ele tem capacidade, tem condi-
ções, é uma pessoa que pode chegar aonde quiser. E a mulher da favela pode chegar 
aonde quiser. Por que a questão da gente valorizar a mulher? Porque a mulher é que 
está ali, é a mulher que pari, é a mulher que direciona a casa. Na maioria das vezes os 
pais estão trabalhando, e na maioria das vezes a mulher está sozinha dentro de casa. 
É a mulher solo para criar um filho, para criar uma mãe, uma família, e essa mulher 
precisa estar com a sua estima bem-elevada, ela precisa ter essa noção. 



352

Quando eu faço um encontro de mulheres, tem um projeto, uma coisa que eu 
converso com elas, que é “Que produto você está colocando na sociedade, e qual é o 
seu papel na sociedade?” Porque, muitas das vezes, a dona de casa não tem a percep-
ção da importância do papel dela dentro da sociedade. Quando você faz essa roda 
de conversa, muitas delas falam “Não, eu não tinha pensado”, porque se ela cria um 
filho, aquele valor que ela vai passar para aquele filho vai influenciar uma sociedade, 
mas ela não tem essa percepção. Então, nos nossos encontros de mulheres, eu ques-
tiono muito isso.

NILZA ROGÉRIA

Apesar de ter enfrentado tantas adversidades, Elizabete ainda tem uma visão 
positiva sobre o futuro.

TIA BETE

Perspectiva de futuro, embora pareça que está tudo muito sombrio, dá a im-
pressão de que não há um futuro brilhante, eu acho que sim, a esperança tem que ser 
a última que morre. E eu penso o seguinte, o mundo, de tempos em tempos, sempre 
aconteceu altos e baixos, altos e baixos, então, não é de hoje que acontece pandemia, 
não é de hoje que as coisas acontecem, e são momentos de cada época, né? A cada 
milênio há uma transformação. Então, no meu entender, do meu modo de ver, nós 
estamos passando por um momento de transformação, sim. De transformação do 
ser humano, de transformação, em que o ser humano precisa voltar mais para dentro 
de si mesmo e enxergar mais o outro, um pouco mais de amor para com o próximo. 
A naturezaa vive dando sinais: é pandemia, são terremotos, são enchentes, são... a 
natureza está dando sinais. Só que o ser humano não consegue perceber esses sinais. 
Eu acredito que nós temos o poder de emanar energia para o universo e esse universo 
nos devolve essa energia. Então, nós precisamos parar e pensar, que tipo de energia 
estamos mandando para o universo, o que nós, seres humanos, estamos preparando 
para o futuro dos nossos. Porque daqui a 100 anos, daqui a 80 anos, nós não vamos 
estar aqui, mas os nossos estarão. O meu bisneto Noah, que está agora com 1 aninho, 
estará aí, né? Outros bisnetos de outras pessoas estarão aí. Então, o que eu, enquanto 
ser humano, vivente nessa terra, estou deixando? Que tipo de energia estou emanando 
para que coisas boas venham? Contudo, acredito que vamos sim, ainda vem muita 
coisa para acontecer, mas temos condições de superar, e vamos superar. Então, por 
mais que a coisa pareça sombria, lá na frente uma luz vai aumentar cada vez mais. Só 
que, para isso, a gente precisa contribuir um pouquinho mais. Eu tenho fé que assim 
estou fazendo o meu papel, o outro pode fazer o papel dele, então, de papel em papel... 
Consciência em consciência... a gente vai conseguir fazer, porque o mal nunca vence o 
bem. A gente passa por uma turbulência, mas o bem consegue triunfar sempre. E eu 



353

acredito que todo esse universo, e toda essa energia, não é à toa, e que o mundo, o 
planeta, o universo, não foi criado para que as coisas deem errado. Acho que é a res-
ponsabilidade de cada um, de cada ser humano, enquanto eu acredito, ser espiritual, 
passando um tempo na terra. A gente traz, na nossa trajetória, uma responsabilidade 
muito grande, e só nós mesmos podemos responder pelos nossos atos, e não jogar a 
culpa em cima de ninguém. Quanto à perspectiva, é isso. Eu tenho uma esperança, 
com tudo que vai acontecer, com tudo que acontece. As crianças estão nascendo, então, 
enquanto estiver nascendo criança desse mundo, há esperança, entendeu? Enquanto 
estiver nascendo seres por alguma missão, aqui, nesse planeta, há esperança, porque 
nós não estamos sozinhos, nunca.

NILZA ROGÉRIA

Este é apenas um fragmento da jornada de Elisabete, uma mulher que, a partir 
da educação, colaborou para a mudança de vida de centenas de moradores do Com-
plexo do Alemão e de outras favelas do Rio de Janeiro.

Esse foi mais um capítulo do “Mulher de Favela”.

Até a próxima.









ROTEIRO
EPISÓDIO ROSEMAR

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”
ROTEIRO: LAURA VILARINHOS

ROSEMAR

Eu sou filha de três irmãos e lá na roça era muito difícil, minha mãe contava 
que era muito difícil alimentar, aquela coisa toda no interior. E eu não fui criada di-
retamente com a minha mãe nem com o meu pai. Meu pai me deu para uma família 
muito cedo e eu fui criada na casa da família. Eu nunca soube o que era aniversário, 
o que era Natal, o que era Ano Novo, o que era festa. Então, eu não tive essa infância. 
Comecei a estudar. A primeira vez que entrei dentro de uma sala de aula, eu tinha 
12 anos. Não tive aquela oportunidade da criança ir para a escola, ter coleguinha, ter 
amigos. Eu não tive isso. A minha infância foi muito difícil.

Mas... é uma coisa que eu sempre tive para mim... eu nunca senti raiva, nunca 
senti. Eu sempre pensava que um dia eu ia crescer e teria um espaço onde eu pudesse 
acolher todas as pessoas que não tinham condições de alimentação, que não tinham 
uma roupa, que não tinham uma coisa. Isso me motiva até hoje. Até hoje eu trabalho 
pensando na minha história, que não aconteça com os meus filhos, com os meus ne-
tos, com as pessoas que estão no meu entorno.

NILZA ROGÉRIA

Rosemar é uma mulher de muitas facetas: mãe, assistente social, educadora e 
técnica de enfermagem. Mas é como Tia Rose que ela ficou conhecida em sua traje-



358

tória na área social. Principalmente com a ONG Centro de Cultura Afro de Piabetá. 
A luta por cidadania, educação e igualdade racial e de gênero a levou até mesmo à 
carreira política. Tia Rose candidatou-se a vereadora pelo Partido dos Trabalhadores 
em 2012, 2016, 2020 e 2024.

Eu sou Nilza Rogéria e, a partir de agora, convido você a conhecer a história 
dessa mulher de muita personalidade e determinação.

Esse é mais um capítulo do audiolivro “Mulher de Favela”.

NILZA ROGÉRIA

Rosemar nasceu em Cachoeiras de Macacu, no Estado do Rio de Janeiro, mas 
logo mudou-se para Magé, onde viveu até os 8 anos. Com essa idade, ela veio para o 
Rio de Janeiro e, ainda muito jovem, começou a trabalhar como empregada domésti-
ca. Sua vida nesse momento resumia-se ao trabalho, mas ela sempre teve o sonho de 
frequentar uma universidade. 

ROSEMAR

Eu me chamo Rosemar. Nasci no dia 1º de maio de 1963, em Cachoeiras de Ma-
cacu. De lá eu fui pra Magé com três meses. Morei em Magé até meus oito anos. Com 
oito anos eu vim para o Rio. Fui morar em Bonsucesso e, depois, com 16 para 17 anos, 
fui trabalhar em casa de família. Fui trabalhar em Copacabana até meus 18, 19 anos, 
quando fiz formação de professor. E de lá eu sempre trabalhando, trabalhando, e sem-
pre me envolvendo com movimentos sociais, principalmente o movimento estudantil. 
Foi onde comecei a conhecer um pouco do que é política social. Foi onde conheci o 
Partido dos Trabalhadores. Com 18 anos, me filiei e comecei a minha vida política.

Eu tenho quatro filhos biológicos, dois adotivos e nove netos. Hoje sou as-
sistente social, sou técnica de enfermagem, pós-graduada em Educação e Direitos 
Humanos e estou me graduando agora em Direito. E faço outra pós-graduação em 
História da África.

ROSEMAR

O curso de enfermagem fui fazer com 22 anos. Foi quando fiz pela Cruz Vermelha. 
Me formei pela Cruz Vermelha, que era uma forma de ajudar as pessoas e também me 
ajudar, que o meu sonho era fazer a faculdade. Então, através do curso de enfermagem 
eu consegui pagar a minha faculdade de Serviço Social.



359

NILZA ROGÉRIA

Há quase 40 anos, Rosemar idealizou e fundou o CCAP, Centro de Cultura 
Afro de Piabetá, no município de Magé. A ONG surgiu a partir da percepção de uma 
carência educacional nas crianças da região.

ROSEMAR

Comecei a entender um pouco do que era educação. A gente sabe que a educação é 
a base de tudo. E a minha preocupação foi quando fui levar meus filhos para matricular 
nas escolas e não tinha vaga para eles. Aquilo me preocupou muito. Comecei a educar 
dentro da minha casa. Criei várias turmas de crianças para educar, alfabetizar, reforço 
escolar. Um dia, eu tive um estalo de criar alguma coisa que pudesse não trabalhar só 
a educação, mas que pudesse trabalhar todas as áreas. E aí, eu comecei, em 86, pensei 
e criei o Centro de Cultura Afro de Piabetá. É uma organização não governamental e 
é onde a gente já trabalha há muitos anos. Fui registrar em 93, mas eu criei ela em 86. 
Foi onde a gente começou a trabalhar com muitas crianças, que Magé é uma cidade do 
interior. É muito difícil. Lá, hoje, até que está melhorando, mas era muito complicado. 
E principalmente na área de educação com o povo preto. Principalmente com o povo 
preto. Eu tive muitos, muitos problemas, porque eu sempre fui assim muito... Eu falo 
que eu sou um pouco abusada, né? Então, quando as pessoas falam que não dá, eu 
falo que dá, e aí eu consigo chegar até o final. Mas Magé tem essa coisa de tradição. É 
uma cidade de coronéis, e foi um pouco difícil. Mas a gente conseguiu trabalhar essa 
coisa da educação, principalmente educação.

NILZA ROGÉRIA

Além do caráter educacional, o Centro atua no fomento e preservação da cultura 
afro, com o foco na melhoria das condições urbanas e valorização do município da 
Baixada Fluminense, constantemente negligenciado pelo poder público.

ROSEMAR

Magé tem uma dificuldade muito grande de fazer, de ter esse reconhecimento. 
O centro cultural foi a primeira organização dentro do município. Então, fui eu que criei 
os conselhos e, através do Centro de Cultura, a gente criou várias outras organizações 
dentro do município. Mas, a primeira organização não governamental do município foi o 
Centro de Cultura Afro. Então, no primeiro momento, foi bom. Levamos muitos projetos 
para lá. O CEDAPS foi uma organização que nos ajudou muito também. Até na maneira 
de se organizar. Porque a gente sozinha não consegue fazer nada, mas sim quando tem 
alguns parceiros. Foi através disso que a gente obteve reconhecimento. Hoje, o centro 
cultural  não é só reconhecido no Rio de Janeiro, mas também fora do Rio, através do 
reconhecimento das discussões políticas e sociais que a gente desenvolve lá em Magé.



360

NILZA ROGÉRIA

Apesar do trabalho reconhecido, não foi fácil fundar e comandar uma ONG com 
pouco e, algumas vezes, até nenhum recurso. Diante das vulnerabilidades locais, que 
iam além do acesso à educação, as demandas foram aumentando: da alfabetização de 
crianças para os jovens, dos jovens para as famílias.

ROSEMAR

Foi difícil. Porque eu já tinha dois filhos. A Dandara e o David. O meu marido é 
metalúrgico Quando ele chegou de viagem, que ele viu aquele “mundaréu” de crian-
ça, ele achou aquilo, e todo mundo achou... “Rose, é uma loucura você trazer esse 
mundaréu de criança para dentro da sua casa.” E lá não era só a parte de educação. 
Eu trabalhava alimentação, porque a maioria dessas crianças não tinha alimentação 
adequada. Eu fazia tudo. Eu mesma fazia a alimentação para esse monte de crianças. 
E ali foi crescendo. Um dia, meu marido chegou de viagem e falou para mim: “Você vai 
ter que arranjar um lugar para botar essas crianças, que dentro da minha casa, não.” 
Eu fui e falei... Ele viajou... Mandou um dinheiro para mim, eu peguei esse dinheiro e 
aluguei um espaço. Dinheiro que era para fazer manutenção da casa, custear as coisas 
da casa. Eu aluguei um espaço e botei as minhas crianças. Quando ele chegou, ficou 
louco. Mas eu já tinha feito. E ali a gente foi trabalhando. E cada dia aumentava muito 
o número de crianças. Começamos com os jovens, depois começamos a trabalhar as 
famílias. Eu alfabetizei muitos adultos. E vi que aquela coisa estava crescendo. E com 
muita dificuldade. Porque a política de Magé, hoje está avançada, mas ela é um pouco 
atrasada, né? E as pessoas achavam que eu era um pouco doida. Em trabalhar a edu-
cação, em pensar a saúde, em pensar o social. Tudo ao mesmo tempo.

NILZA ROGÉRIA

Durante a pandemia do Coronavírus, a partir de 2020, o CCAP enfrentou ainda 
mais desafios. 

ROSEMAR

A Covid foi muito, muito triste. Eu sou da área de saúde. Sou técnica de en-
fermagem e cuidadora. Então, foi um momento muito difícil. Magé teve muitas 
complicações, porque era muito difícil ter acesso às vacinas, alimentação. Tivemos 
que buscar várias pessoas, vários parceiros, para ajudar. De que forma que a gente ia 
ajudar na alimentação, de que forma que a gente ia ajudar para cuidar? Eu cuidei de 
várias pessoas, até o Wagner ficou com Covid, e cuidei dele com Covid, que eu estava 
com Covid, cuidando do outro que estava com Covid. Várias pessoas passaram pelo 
CCAP, e a gente conseguiu, pelo menos, ajudar um pouco. Mas foi muito difícil. É 



361

uma experiência que eu não quero levar para a minha vida, porque foi muito triste. 
Muitas pessoas conhecidas, amigas que partiram, que não tiveram a volta.

Acho que o Covid foi um momento muito, muito triste, muito triste. É um 
momento que eu não gostaria de lembrar. Eu acho que foi o mundo todo que sofreu, 
o mundo todo que perdeu, mas é triste quando você perde próximo de você. Então, 
esse momento do Covid foi uma experiência muito ruim, muito ruim. Mas que nos 
aproximamos, né? Muitas das vezes tem os dois lados. A gente passar por aquele mo-
mento, e a gente também absorver coisas boas, e deixar as negativas.

NILZA ROGÉRIA

Além do trabalho com educação e saúde, o CCAP também busca valorizar a cul-
tura afro-brasileira. Rosemar descobriu sua origem como mulher preta quilombola, e 
isso foi de suma importância para que ela buscasse se conectar com as suas raízes, his-
tória e identidade racial. Logo tudo isso passou a fazer parte também do DNA da ONG.

ROSEMAR

Eu faço parte de vários grupos. E teve... Começaram a fazer um movimento. Do 
movimento negro, sobre a história do povo preto. Eu quis buscar saber um pouco. De 
onde eu vim, como é que surgiu toda a minha vida. Minha mãe me contou que ela foi 
pega no laço e minha avó sentava e contava muita história, de como ela veio e de que 
forma que ela viveu nesse Brasil. E aquilo me preocupava. Eu queria saber mais. Foi 
quando eu fui na cidade onde eu nasci. Que eu nasci numa fazenda de quilombos em 
Cachoeiras de Macacu. Pra saber como era, o que era aquilo ali, o que era quilombo. 
Que até então eu não sabia. Numa conferência, foi descoberto que a gente tinha que 
discutir sobre os quilombos, sobre o povo preto. Eu queria saber um pouco como é 
que era isso. Foi quando comecei a pesquisar e saber um pouco da minha história. 
Que eu vim de uma fazenda, nasci num canavial. A minha mãe e meu pai eram fi-
lhos de escravos. Eles não sabiam a importância, como é isso hoje. Hoje eu tenho essa 
tranquilidade de me colocar como quilombola, mas há muitos anos eu não sabia o que 
era um quilombo. Por que ser quilombola? Porque quilombola é um povo preto que 
veio da África pra cá e que, como eu falo sempre, a gente não é escravo. Nós fomos 
escravizados aqui. As pessoas falam, “trouxeram os escravos”, não, nós não viemos 
de lá como escravos. Nós fomos escravizados aqui no Brasil. Então, essa coisa, a gente 
começa a buscar o fundamento de todo esse processo. Hoje eu me identifico com esse 
trabalho do quilombo, do trabalho do movimento negro. E a gente tenta buscar mais 
informação sobre o nosso povo.



362

NILZA ROGÉRIA

A partir de todo esse trabalho social, Rose, que já era conectada aos movimentos 
políticos desde a época de estudos na universidade, decidiu candidatar-se a vereadora 
pelo Partido dos Trabalhadores. Quando tentou ser eleita em 2012, ela estava em busca 
de uma representação feminista, preta e periférica na política.

ROSEMAR

Eu participava dos diretórios, dos movimentos estudantis, dos movimentos so-
ciais. Viajei muito com a discussão das políticas públicas e parece que sempre esteve 
no meu sangue. Meu pai era político, era militar, mas ele era brizolista doente. Então, 
eu já me vi naquela história de ter que participar, e sendo a única filha a participar . 
As outras nunca se envolveram com política. Mas eu sempre tive essa coisa no meu 
sangue. E como tem até hoje, eu sou apaixonada pela política e pelo movimento social.

ROSEMAR

Comecei no movimento social, no movimento político, em 80,79... Eu era muito 
nova. Teve uma mulher, ela foi a primeira vereadora dentro do nosso município. Eu 
trabalhava em casa de família nessa época. Quando ouvi falar que essa mulher seria 
candidata à vereadora, imediatamente quis me filiar ao partido, ao Partido dos Tra-
balhadores, onde estou filiada até hoje. E foi ela que me motivou a ir para a política. 
Começamos a trabalhar essa coisa do movimento estudantil, dos movimentos sociais, 
dos movimentos negros. Na minha cidade, lá em Magé, o meu partido não tinha mu-
lheres pretas para fazer... para vir candidatas. Aquilo ali me deixou... Eu fiquei muito 
ansiosa, muito indignada de não ter mulher preta para vir candidata à vereadora. 
Quando decidi vir candidata à vereadora foi difícil. Que muitas pessoas dizem, ”Ah, 
você é pobre, como é que você vai vir? Não tem dinheiro.” Eu falei assim: “Eu vou vir 
candidata. Eu não vou ganhar, mas vou colocar pelo menos o meu nome para contri-
buir para a cota das mulheres negras, para a cota das mulheres.” Foi quando decidi 
vir pela primeira vez como candidata à vereadora do nosso município.

NILZA ROGÉRIA

A eleição como vereadora não veio, mas o trabalho social e político que Rosemar 
desenvolve desde os anos 1980 a levou a muitos lugares, alguns inclusive fora do país.

ROSEMAR

O CCAP, o centro cultural, me fez ver muita coisa porque, através dele, fui fazer 
uma faculdade, uma pós-graduação, viajei para fora do Brasil, então, tudo que acon-
teceu foi através do Centro de Cultura.



363

ROSEMAR

Essas viagens foram experiências para mim. Argentina, Uruguai, esses outros 
países, outros estados, foi uma experiência muito legal, porque fui através do movimento 
social pelas marchas, quando fomos discutir sobre movimento de mulheres, movi-
mento negro, movimento de juventude. Foi uma experiência enorme conhecer pessoas 
que têm visão política e quase idêntica à sua. Fora do Brasil... e até no Brasil mesmo.

ROSEMAR

Alguns pontos de realizações eu tive. Estou tendo todos os dias, o centro cultural 
me renova todos os dias. Hoje, com quase 40 anos, tenho o Centro de Cultura Afro 
como uma ferramenta para desenvolver outras coisas dentro do município. Princi-
palmente na cidade de Magé, com a juventude, com as crianças, com os idosos, com 
o LGBT, que eu tenho muita preocupação com esses jovens também.

NILZA ROGÉRIA

Rosemar também lidera, desde 2015, a Marcha das Mulheres Negras no Rio de 
Janeiro, destacando a importância do feminismo negro. Com o desejo de que as mu-
lheres participem desses movimentos.

ROSEMAR

Eu faço parte, sou coordenadora estadual e coordenadora nacional da Marcha 
das Mulheres Negras, do Movimento Negro. Quando eu comecei, foi conversando 
com a juventude. Depois começamos a discutir isso com as mulheres, a importância 
das políticas públicas para as nossas mulheres, que muitas das vezes a gente fala de 
violência e a política da mulher não é só violência. A política de mulheres são todas 
as políticas, educação, saúde, cultura, emprego, direitos. Então, a gente discutia mui-
to isso nas marchas. Como discute até hoje. Hoje nós temos a Marcha das Mulheres, 
que é a Marcha Nacional, e temos a Marcha das Mulheres Negras, que acontece no 
Rio de Janeiro todo ano.

A gente faz parte dessas marchas e vamos discutindo as políticas das mulheres 
e das mulheres negras.

NILZA ROGÉRIA

Apesar de muitas conquistas, Rose não está satisfeita e sonha fazer ainda mais. 
Ela quer mudar a educação, reduzir as desigualdades que afetam o cotidiano das mu-
lheres e criar oportunidades para os jovens periféricos.



364

ROSEMAR

Quando a gente fala de educação, a forma de educar, as pessoas  sempre acham 
que quadro é o suficiente. Não, eu não tenho esse hábito de trabalhar quadro. Eu gos-
to, na educação, de trabalhar olhando no olho, que você possa tocar nos seus alunos. 
A primeira coisa que a gente faria no nosso projeto político seria tentar conversar e 
mudar um pouco a forma de educar, de ensinar, dentro do município. E lutar pelas 
mulheres, pela desigualdade, que é muito grande dentro do município de Magé. A ju-
ventude. De que forma trazer projetos para dentro do município, para a juventude, 
para as mulheres. Para a diversidade, mudando as coisas. Magé tem um índice muito 
grande de violência. Essa é uma das nossas preocupações dentro do município. Acho 
que a gente estaria trabalhando, buscando parceiros, conversando, sentando até com 
ministros, com senadores, para ver de que forma a gente poderia contribuir para o 
município com políticas públicas diferenciadas.

NILZA ROGÉRIA

Um desejo de fazer a diferença na vida dos outros que vem desde menina.

ROSEMAR

Eu sempre falava, desde pequena, que eu queria ter alguma coisa que pudesse 
ajudar as pessoas. Fui evangélica um tempo e lá na igreja comecei a ajudar. Tinha vez 
que eu tinha duas roupas e eu sempre dava uma. E muitas das vezes as pessoas não 
entendiam por que eu fazia isso. Desde criança eu queria tirar um pouco o sofrimento 
das pessoas. Eu carrego isso até hoje. Até hoje eu tento ajudar da melhor forma possí-
vel. Mas naquela época as coisas eram muito difíceis. Um prato de comida era como 
ganhar na loteria. Hoje, graças a Deus, eu faço isso de coração. Amo quando vou fazer 
um almoço, e eu quero fazer para 200, 300 pessoas. Faço com muita felicidade. En-
tendeu? Então, são coisas assim que a gente já traz desde criança pela dificuldade que 
eu passei, mas que agradeço a Deus que hoje eu tenho como ajudar muitas pessoas.

NILZA ROGÉRIA

É o incansável desejo de ajudar o próximo que trouxe Tia Rose até aqui. Uma 
mulher que continua lutando para mitigar os efeitos da desigualdade e da negligência 
com os mais pobres não só em Magé, mas em todo o país.

Esse foi mais um capítulo do audiolivro “Mulher de Favela”. Até o próximo.







ROTEIRO
EP. FABIANA FERRINHA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

FABIANA

Eu posso falar que sou cria da Maré e ainda moro na Maré. Sabe a Maré? A Maré 
tem um potencial incrível, tem muitas mulheres potentes, e hoje um convite para 
vir aqui na PUC, que é muito especial, porque nós que somos moradores da favela, a 
gente acha que aqui não é o nosso acesso. Eu acho que aqui é um acesso para mim e 
para muitos, mas tem pessoas que não acreditam mais, não têm mais esse sonho de 
fazer uma faculdade.

Na época que eu entrei na faculdade, as pessoas não tinham esse sonho. Eu 
olhava na sala de aula, só tinha eu e mais três mulheres pretas. A gente não via tantas 
mulheres assim. Então hoje eu vejo mais mulheres dentro das faculdades, eu vejo mais 
mulheres potência dentro da favela e eu me sinto muito prestigiada de estar aqui hoje, 
falando com vocês, contando um pouco da nossa história, mostrando a realidade da 
favela. Que é a favela. Ela tem o seu valor, tem as suas potências. Então hoje, quando 
a gente traz para  além dos muros da favela a nossa realidade, de quem somos e como 
vivemos, quem são as pessoas que estão lá... Aquelas pessoas têm muitos sonhos. Como 
eu tenho um sonho de trazer o conhecimento para as pessoas, o que eles podem e o 
que eles podem ainda fazer, sabe?



368

NILZA ROGÉRIA

Fabiana Ferrinha é um exemplo de mulher que transforma a realidade com co-
ragem, afeto e compromisso coletivo. Moradora do Complexo de Favelas da Maré, ela 
constrói caminhos de cuidado, educação e cidadania onde o estado muitas vezes não 
chega. Eu sou Nilza Rogéria e, a partir de agora, os convido a conhecer a trajetória de 
uma mulher que, ao criar redes de apoio e gerar acessos, reafirma o poder da favela 
como território de vida, trabalho e transformação. Com ação concreta e presença ativa, 
ela amplia oportunidades e fortalece a presença de mulheres negras e periféricas na 
construção de um futuro mais justo. Esse é o mulher de favela.

NILZA ROGÉRIA

Nascida na Maré, uma das maiores comunidades do Rio de Janeiro, Fabiana 
Ferrinha vivenciou desde cedo os desafios de quem cresce na periferia. Durante a in-
fância viveu por um tempo em duque de Caxias, na Baixada Fluminense, mas ainda 
jovem retornou à comunidade onde nasceu e se reconectou com o território que mais 
tarde se tornaria base de seu trabalho e da sua atuação comunitária.

FABIANA

Nasci na Maré e com um aninho fui para Baixada Fluminense. Depois, com 
os meus 11 anos, retornei para a Maré. Então eu não tenho a vivência das palafitas, 
como meus pais, que vieram do Nordeste para a Maré. Quando retornei para a Maré 
já tinha muitos barracos, e eu vivi em um desses barracos dentro da Maré. A Maré 
são 16 favelas divididas, eu morei na Nova Holanda. Hoje em dia moro no Timbau, 
mas eu morei na Nova Holanda.

NILZA ROGÉRIA

Vinda de uma família nordestina e numerosa, cresceu em um ambiente marcado 
pelo esforço dos pais, que não foram alfabetizados, e pela força da avó, que lia sem 
nunca ter aprendido a escrever. A falta de acesso à cultura e à educação esteve presente 
em sua infância, mas foi a convivência com histórias de superação e cuidado coletivo 
que moldou sua visão sobre o mundo.

FABIANA

Somos sete filhos. Morávamos em Caxias. Quando chegamos na Maré, meus dois 
irmãos já eram casados. Aí ficaram cinco pessoas dentro de casa. Eu, os meus irmãos, 
a gente ficava dentro de casa, não tinha muito acesso à cultura. Como eu falei, a minha 
mãe trabalhava muito, meu pai trabalhava muito. Eu nunca passei fome, nem eu nem 
meus irmãos. Nunca passei fome, mas a fome me incomoda. Sempre me incomodou 
a pessoa falar de fome, porque a minha mãe passou fome, o meu pai passou fome, 



369

minha avó passou fome. Minha avó teve nove filhos, um deles morreu de fome, e meu 
avô morreu muito cedo, era alcoólatra. A minha mãe foi trabalhar com nove anos, por 
isso que a minha mãe é cozinheira. E minha mãe trabalhava, trazia o alimento para 
dentro de casa. A minha avó foi criando os filhos com a ajuda da minha mãe. Depois 
minha vó passou a criar a gente e minha mãe não parou de trabalhar. Minha mãe vai 
fazer 80 anos em 2026 e meu pai, 96 anos.

NILZA ROGÉRIA

Antes de assumir um papel de liderança, Fabiana vivia uma rotina voltada ao 
cuidado da família. Mãe jovem, dona de casa, sem acesso a projetos sociais e com 
uma formação limitada pelas escolas públicas, sua conexão com a comunidade ainda 
era informal. Porém, tudo começou a mudar quando recebeu um convite inespe-
rado de um amigo.

FABIANA

Eu fui mãe muito cedo, com 18 anos. Depois, aos 22 anos, também fui mãe. 
Então eu dediquei uma parte da minha vida a ser mãe, tomar conta de criança, lavar 
roupa, cozinhar, mesmo sem saber. Mas até hoje eu não sei muito, mas cozinhava ali. 
Eu nunca tive acesso a projeto social. Até que um dia um amigo meu me convidou 
para lotar um cineminha que ele tinha lá na Maré. Se chamava “Maré de Artes”, esse 
espaço, e eu fiquei muito 	feliz, né? Porque aquele espaço é um espaço de cultura, e eu 
não tinha acesso a tanta cultura assim. Toda semana tinha pipoca, refrigerante, e ele 
falou “vamos, me ajuda a encher o cineminha”. “Então vou lá te ajudar no cineminha.” 
Eu convidava as crianças da favela para ali estarem. Um belo dia o cinema acabou, 
que ele tinha um patrocínio. Aí o cinema acabou, e nisso eu fiquei conhecida como a 
tia do cinema. Onde eu passava na favela, as crianças “tia, quando vai ter aquele cine-
ma, quando vai ter aquele cinema?” Eu falava assim “Ah, quando tiver mais, a tia vai 
avisar para vocês.” Só que eu não tinha ideia de como fazer um cinema, né? Comecei 
a chamar um amigo que já fazia essa produção. O nome dele é até Beco, um amigo 
muito bacana, que hoje em dia tem a projeção no cineminha do Beco.

Ele começou a passar os filmezinhos na rua. A gente estendia o tapete na rua e 
colocava ali o cinema.

NILZA ROGÉRIA

Entusiasmada com aquela construção improvisada, o espaço do cineminha foi 
seu primeiro contato direto com a cultura como ferramenta de mobilização. Ali, nas-
ceu um novo olhar. E com o tempo, ficou claro: o cinema não era só entretenimento. 
Era escuta, troca e acesso. Empenhada em manter essa experiência ativa, Fabiana foi 



370

ganhando o desejo de trabalhar cada vez mais em prol de sua comunidade. E foi assim 
que, em 2007, fundou, no Timbau, o F.A.R.O. Maré – Força Assistencial Rio Orga-
nizado, um projeto sem fins lucrativos com foco na implementação de arte, acesso à 
saúde, educação e ações sociais. Nos primeiros anos, o F.A.R.O. Tinha como foco a 
realização das sessões de cinema comunitário. Mas com o tempo, Fabiana começou a 
perceber que aquele contato direto com os moradores revelava demandas maiores. Foi 
diante dessa realidade que o projeto, ainda pequeno, se viu na necessidade de ampliar 
sua atuação para fins educativos e ações sociais, demandando recursos financeiros 
cada vez mais altos.

FABIANA

No decorrer do tempo, as crianças começaram a trazer algumas demandas para 
mim, que não tinha, não sabia ler, não sabia escrever. A mãe não sabia ler, não sabia 
escrever. Eeu falei que achava muito interessante. Sempre gostei de ler, de escrever, de 
estudar, embora meus pais não saibam ler e escrever também. A minha vó sabia ler e 
não sabia escrever. É um histórico familiar muito grande de analfabetismo dentro da 
minha família. Eu comecei a perceber o quão importante é estudar, saber ler, escre-
ver, ter essa alfabetização. Quando eu comecei a pensar “poxa, como é que a gente vai 
sustentar todos esses pedidos? Fazer com que esses pedidos venham a ser realizados, 
de saber ler e escrever...”, foi quando eu tive a ideia de montar um brechó social uma 
vez por mês para angariar fundos pra dentro daquele meu miniprojeto.

NILZA ROGÉRIA

Foi aí que, em 2013, Fabiana fundou o Brechó Social, como parte do F.A.R.O. 
Maré. O brechó, que começou uma vez por mês, surgiu com dois objetivos principais: 
reaproveitar materiais e roupas que seriam descartados e gerar renda para sustentar as 
ações do projeto. Tudo que é arrecadado passa por triagem: parte é vendida a preços 
acessíveis e outra parte é doada a centros de recuperação, hospitais de maternidade 
ou diretamente a moradores em situação de vulnerabilidade. Enquanto o brechó ga-
nhava forma e importância dentro do F.A.R.O., Fabiana seguia conciliando múltiplas 
jornadas. Durante todo esse período de criação e fortalecimento do projeto, ela estu-
dava, trabalhava como supervisora de saúde e mantinha sua vida familiar. Mas, com 
apoio de amigos e da mobilização coletiva, tudo foi se encaixando. O brechó passou 
a funcionar com doações e as ações sociais foram se estruturando. Aos poucos, ela 
deixou o emprego formal para se dedicar integralmente ao F.A.R.O., Ampliando sua 
atuação, inclusive na área da cidadania, com serviços de documentação e orientações 
para a comunidade.



371

FABIANA

O brechó foi uma ajuda de amigos, que tudo começou com financiamento co-
letivo. Cada amigo doava uma coisa, doava outra... Eu tinha um trabalho à parte, eu 
era supervisora de hospitais e UPA, e eu trabalhava fora e estudava. Aí teve um pe-
ríodo da minha vida que eu fui pra faculdade também, e foi muito corrido. Eu entrei 
na faculdade fazendo serviço social e ficou muito corrido pra mim. Então, uma vez 
por mês eu abri o projeto com essas ações de ficar na rua. Eu linkava o meu trabalho 
como um projeto que era só uma vez por mês. Estava tudo bem, um cineminha. Foi 
quando eu pensei em fazer as ações sociais.

Com as ações sociais, eu conseguia trazer parceiros de fora para me ajudar. Foi 
chegando amigos “Ah, olha, eu posso fazer isso, da ação social, eu posso montar o 
brechó”. Começou a gente a trabalhar em conjunto nessa questão do projeto. Mas era 
tudo muito amador, sabe? A gente não tinha noção de como fazer. A gente precisava 
sempre de alguém para direcionar como ia fazer. E daí veio a ideia de quando eu saí 
do projeto chamado S.O.S. Saúde. Eu falei “agora vou focar só no meu projeto”. Saí 
do Estado, que era um projeto do Estado, “S.O.S. Saúde”.

Comecei a focar lá no meu projeto. A pensar quem vai ficar na mídia, quem vai 
coordenar o brechó, quem vai coordenar o projeto, quem vai fazer as ações sociais. 
Como eu tinha uma expertise muito grande nesse espaço de ação social, comecei a 
trabalhar também com a questão de ações de cidadania, de trazer o resgate para os 
moradores locais, de trazer a documentação, regularizar documentação, as identida-
des, casamento. Isso foi em 2018, mas na verdade o projeto iniciou em 2007. De 2007 
a gente só trabalhou mesmo com a questão do cineminha. Depois, em 2013, a gente 
fundou o brechó, que foi uma coisa fundamental dentro do projeto para a gente an-
gariar fundos, para manter aquele projeto, além das doações que chegavam.

NILZA ROGÉRIA

Com o passar dos anos, o Brechó Social se consolidou como um dos pilares do 
F.A.R.O. Maré. Mais do que uma forma de arrecadar recursos para sustentar as ações 
do projeto, ele se transformou num espaço de reaproveitamento, circulação de bens 
e cuidado coletivo. A dinâmica do brechó envolve doações organizadas por meio de 
grupos comunitários, onde móveis e roupas são disponibilizados diariamente.

FABIANA

Hoje as pessoas têm um sonho de sair da favela. Então elas sempre conseguem, 
através de financiamento, comprar um apartamento e ir embora da favela. E quando 
você sai da favela, você não consegue levar aqueles móveis, cama, você não consegue, 
fogão, você não consegue levar nada. Então  eles nos chamam. Nós temos um grupo 



372

com mais de 300 pessoas, e fala assim: “a doação do dia”. Aquela doação do dia tem 
que sair em menos de 24 horas. A vez é de quem chegar primeiro. A gente consegue  
cama, sofá, armário de cozinha, um armário completo de cozinha. Então a gente con-
seguiu se movimentar bastante nessa questão de não ir nada para o lixo.

NILZA ROGÉRIA

A organização das roupas também segue um processo criterioso. Brinquedos 
são reservados para datas como o Dia das Crianças e o Natal, enquanto roupas de 
adultos são separadas entre o que pode ser vendido a preços acessíveis e o que será 
doado diretamente para hospitais e instituições. O brechó, além de promover acesso, 
atua na educação ambiental e combate o desperdício, retirando materiais que iriam 
para os valões.

Esse cuidado com a destinação ganhou ainda mais força com o surgimento do 
projeto “Mariah”, voltado exclusivamente à arrecadação de roupas de bebê. A inicia-
tiva nasceu após Fabiana perceber que muitas mulheres em situação de vulnerabili-
dade chegavam às maternidades sem nada para vestir – e seus filhos, recém-nascidos, 
também sem nenhuma roupa para os primeiros dias de vida. Desde então, o projeto 
reúne malas cheias de roupinhas e itens infantis, que são encaminhados aos hospitais 
com carinho e responsabilidade, dando dignidade às mães e aos recém-nascidos que 
enfrentam a chegada da vida em meio à vulnerabilidade extrema.

FABIANA

Quando a minha neta nasceu, eu vi a dificuldade de como aquelas mulheres em 
situação de rua chegavam dentro dos hospitais maternidade. Elas chegam às vezes 
nuas, ou de calcinha, ou com um topzinho e aquele barrigão já dando à luz... Eu fi-
cava observando. “Gente, onde tem uma roupinha para essas mulheres?” Porque as 
mulheres saem à revelia, não permanecem na unidade, elas dão à luz e saem à revelia. 
E o bebê fica. Quem vai dar roupa para aquele bebê? Eu comecei a pensar nisso. Foi 
quando eu criei o projeto “Mariah”. O projeto “Mariah” é só para doar roupinhas para 
bebê. Com isso, passou a chegar muita roupinha de bebê. Eu consigo juntar mais ou 
menos umas 5 a 6 malas para levar para os hospitais maternidade. Éé assim: o que é 
para ser lavado, a gente separa, aí doou dentro da favela, que elas têm condições de 
estar lavando. Tá melhorando aquela qualidade da roupa da melhor forma. Agora, 
aquela que vem dobradinha, cheirosinha, já arrumadinha dentro da sacola, aí a gente 
separa e leva para o hospital maternidade.



373

NILZA ROGÉRIA

O Brechó e o projeto “Mariah” são hoje pilares essenciais do F.A.R.O. Maré. 
Porém, ainda assim, manter o projeto em funcionamento não é tão simples e exige 
esforço constante. Além das limitações financeiras, a rotina da favela impõe obstáculos 
imprevisíveis – especialmente a violência, que muitas vezes interfere diretamente nas 
ações planejadas. Em muitos dias, antes de executar qualquer ação, é preciso observar 
como a comunidade amanheceu.

FABIANA

Quando a gente faz uma ação dentro da favela, a gente precisa compreender como 
a favela vai amanhecer. Porque se a gente fizer um planejamento hoje e amanhã tiver 
operação, para tudo na favela, parece que ela não acordou, sabe? Ela fica em pânico o 
dia inteiro, querendo saber se as crianças não vão à escola, os supermercados fecham. 
Então, nós ficamos realmente isolados entre a rua e a nossa casa. Mas a gente fica com 
medo dentro de casa, entendeu? Então a gente faz o planejamento um dia anterior, 
mas não sabe se vai executar no dia seguinte.

FABIANA

Eu faço a minha agenda, faço o meu planejamento para o dia seguinte, mas não 
falo nada porque fico na expectativa de acordar. Tá tudo bem, não tem helicóptero 
sobrevoando a favela... que é um susto para a gente, que a gente acorda com helicóptero 
sobrevoando. Outrora, na época dos meus pais, não tinha helicóptero, sabe? Não tinha 
a operação policial, porque ali era palafita, entendeu? Então, a gente não tinha. Isso 
eu não vivenciei, nas palafitas, mas meus pais vivenciaram. Não tinha essa violência, 
essas operações policiais.

NILZA ROGÉRIA

Num território onde os planos precisam esperar pelo silêncio dos helicópteros, 
manter um projeto social ativo exige mais que organização – exige coragem diária. 
Fabiana aprendeu a lidar com a imprevisibilidade, replanejando ações com base no 
clima de tensão que paira sobre a maré. Porém, nada a preparou para o impacto de 
2020, que veio como um divisor de águas na vida de toda a comunidade e na trajetó-
ria do F.A.R.O. Maré. Frente ao medo da Covid, ao isolamento e à paralisação geral, 
fabiana chegou a pensar em encerrar o projeto. Mas foi justamente neste momento 
que a escuta coletiva reacendeu nela o impulso de cuidado. E a partir de um vídeo 
compartilhado nas redes sociais, a mobilização ganhou força. O que parecia o fim 
transformou-se em recomeço e visibilidade.



374

FABIANA

Eu fiquei apavorada na pandemia. Porque eu vivia, respirava o projeto. Mas 
quando chegou a pandemia, eu falei “Ah, não, agora eu vou fechar a porta, não quero 
saber mais de ninguém, não vou fazer mais nada”. Eu fiquei com pânico de ir para a 
rua. Eu falei assim: “Agora acabo com esse projeto, eu não quero fazer mais nada, vou 
ficar dentro de casa, vou curtir mais a minha família, porque vai que a gente morre 
aqui, né?” Eu fui bem egoísta mesmo nesse pensamento.

Só que eu fazia parte do Rede de Comunidades Saudáveis do Cedaps também. Aí 
uma assistente social, Julianna, me ligou. Ela falou assim: “Fabi, eu preciso que você 
grave um vídeo para falar como está a pandemia aí na Maré.” Eu falei, e eu já estava 
sem voz, porque eu estava muito nervosa. Falei: “Ah, eu não vou falar nada não, por-
que  estou sem voz, eu não quero falar nada.” Aí ela falou assim para mim: “Fabiana, 
você precisa falar como está a realidade da favela aí dentro.” Aí eu comecei a andar 
na rua. Muitos relatos vinham, o pessoal me chamando no WhatsApp do projeto, 
perguntando se tinha cesta básica, perguntando se tinha água, se tinha algum gel, se 
tinha material de limpeza. Eu já estava nervosa. Tinha perdido a voz de tanto que a 
pessoa procurava a gente.

As pessoas procuravam roupinha de bebê também. E eu falei: “Meu Deus, o que 
é que eu vou fazer agora? Eu não tenho resposta pra dar pra essas pessoas.” A Julianna 
me ligou e falou “grava um vídeo, fala como é que está a Maré...”

Gravei o vídeo. Gravei na sala da minha casa, muito desanimada, abatida à beça, 
e mandei para ela. Ela falou: “Agora poste esse vídeo na rede social do projeto.” Aí você 
quer demais... “Eu não vou postar esse vídeo não, não tem nada a ver.” Não vou postar 
porque estou aqui dentro de casa e eu estou vendo a realidade, como está acontecendo 
com escolas fechadas, mercado. A única coisa que estava aberta era a farmácia, era o 
mercadinho, meia porta aberta, e as escolas fechadas. Meus irmãos, desempregados, 
que eles trabalham na informalidade... Um desespero só. E meus pais idosos, isolados 
na Baixada Fluminense, já não estavam mais na Maré.

Eu falei assim: “Eu não quero, não vou postar esse vídeo...” Ela insistiu, pos-
tei... Depois que eu postei, a quantidade de doações que chegaram, eu não tinha lu-
gar para colocar.

NILZA ROGÉRIA

Com a repercussão do vídeo publicado nas redes sociais, o projeto passou a receber 
uma quantidade expressiva de doações – desde alimentos, roupas e itens de higiene 
até apoio financeiro formal. Inclusive, foi neste período pandêmico que se deu início 
ao já mencionado projeto “mariah”, com foco na arrecadação de roupas para bebês 



375

de mães vulneráveis.  Visto a situação de dificuldade e fechamento de muitas lojas, 
as doações para o projeto eram exponenciais. Sendo assim, para dar conta de toda a 
logística do recebimento de roupas e alimentos, a antiga bomboniere do marido virou 
ponto de armazenamento. O freezer, por exemplo, antes usado para doces, passou a 
guardar alimentos para distribuição direta de kits às famílias. Com tudo reorgani-
zado às pressas, o F.A.R.O. Ampliou seu alcance: passou a auxiliar até 170 famílias.

FABIANA

Na época o meu esposo tinha a bomboniere dentro da favela e eu falei pra ele 
“acaba essa bomboniere, a gente vai precisar colocar a cesta básica aqui dentro, porque 
eu não tenho lugar onde colocar”. Então nós recebemos doações do Fundo Baobá, na 
época 5 mil reais. Nossa instituição foi a primeira a comprar 5 mil reais só de mistura. 
O que era mistura? Era o frango, era empanadinho, era a linguiça, era a salsicha, eram 
os ovos. Então, eu comecei a falar “como assim? o projeto não tinha doação de quase 
nada...” Então o projeto teve uma visibilidade muito maior na pandemia do que nos 
outros anos que a gente começou a caminhar só com a ajuda de amigos.

FABIANA

Quando abri o freezer que o meu esposo não tinha mais como movimentar 
naquele comércio que ele tinha, porque a loja de doces tinha fechado... a sorveteria 
tinha fechado, que nos fornecia doce... Falei pra ele “acaba com tudo aí, distribui o 
resto para não perder o prazo de validade e vamos encher esse freezer”. Eu abri o 
freezer. O olhar das pessoas que falavam assim “Fabiana, eu não tenho dinheiro para 
pagar”. Eu falei “pega! Você só tem direito a pegar três kits, pode pegar três, leva”. 
E eles levavam. Aquelas doações foram bem valiosas naquela época. A gente conse-
guiu ajudar 170 famílias.

NILZA ROGÉRIA

Além do exponente aumento de doações, à medida que o tempo avançava, fa-
biana começou a perceber também um novo tipo de demanda emergente: questões 
relacionadas à documentação. Os pedidos por registo civil, emissão de identidades, 
casamentos e regularizações aumentaram de forma expressiva, revelando que, para 
além da assistência imediata, os moradores também buscavam meios de garantir seus 
direitos e formalizar vínculos. Essa procura crescente transformou o serviço de cida-
dania em uma frente estruturada do projeto – ainda hoje, uma das mais requisitadas.

FABIANA

O trabalho que eu fazia de ação social dessa questão de documentação ficou muito 
mais em evidência após a pandemia.  É o que eu mais faço hoje, esse trabalho de ação 



376

social itinerante que traz a oportunidade da pessoa ter o agendamento da identida-
de, fazer o casamento gratuito com toda a nossa orientação, passo a passo, para que 
a pessoa possa casar gratuitamente. Na favela, a pessoa não tem condições de pagar 
1400 reais por um casamento no civil. Lá no projeto a gente consegue encaminhar 
totalmente gratuito com essas instruções que nós repassamos.

NILZA ROGÉRIA

O F.A.R.O. Maré não só cresceu em estrutura após a pandemia como se aprofun-
dou em propósito. Com o fortalecimento do projeto, fabiana passou a enxergar com 
mais profundidade não apenas o impacto das ações sociais no território, mas também 
o protagonismo das mulheres que sustentam essas iniciativas. Mulheres da favela que, 
mesmo diante da rotina marcada por violações e operações policiais, seguem resistin-
do. Saem cedo, enfrentam o medo, cuidam dos filhos, articulam parcerias e buscam 
transformar sua realidade e a de seus vizinhos. Esse movimento feminino vai além 
do trabalho comunitário: ele também está presente nas rodas de conversa, nas redes 
de apoio e nas discussões sobre violência de gênero. Espaços como o camtra – casa 
da mulher trabalhadora – tornaram-se pontos importantes de escuta, acolhimento e 
enfrentamento às múltiplas violências que atravessam a vida das mulheres na maré. 
E foi inclusive através do vínculo com o camtra que fabiana recebeu um convite que 
mudaria seu olhar: participar da marcha das mulheres, em natal. Sem nunca ter via-
jado, nem sequer andado de avião, ela topou o desafio e se somou a uma mobilização 
com mais de mil mulheres de diferentes regiões do país na luta por presença e direitos. 
Com isso, vem reconhecendo cada vez mais a urgência de garantir caminhos para que 
mais mulheres se sintam amparadas e capacitadas a ocupar novos lugares – dentro 
e fora da favela.

FABIANA

Eu sou a única da família que é envolvida com o projeto social. Quando eu 
comecei a participar de projetos sociais, fiquei impressionada de como as mulheres 
estão à frente do trabalho.

FABIANA

Eu vejo uma potência nessas mulheres que querem mudar a realidade da favela. 
Eu fico impressionada de como essas mulheres tem garra pra sair de casa, correr atrás 
de parceiros e buscar melhorias para dentro da favela. Buscar um resgate da cidadania 
para além do muro da favela. Hoje você vê mulheres falarem sobre o combate à vio-
lência. Sabe? Hoje estou aqui na Camtra, que é a Casa da Mulher Trabalhadora, que 
assim que a gente fala do combate à violência contra a mulher, e a gente fala muito. Até 



377

dentro das igrejas, porque nas igrejas também tem que ser falado sobre esse combate 
de violência contra a mulher.

Então você vê hoje as Mulher de favela também lutando nesse combate, a vio-
lência contra a mulher, lutando para que as crianças possam estar nas escolas. Essas 
mulheres que estão à frente de trabalhos sociais, que trabalham à frente de projetos 
sociais em ONGs... As mulheres, elas sim, elas tiveram um salto muito alto, muito 
grande, de conhecimento e parcerias para trazer para favela, porque outrora você só 
tinha fora da favela.

Tinha aquele embate da mulher não ter o dinheiro da passagem, não tem com 
quem deixar o filho. Hoje em dia a gente tem creches dentro da favela, que na minha 
época, da minha filha, só tinha ou creche particular ou poucas creches públicas. Hoje 
você vê um grande número de creches. Hoje em dia nós temos lá na Maré o Campus 
Maré, e são várias escolas. Outrora nós não tínhamos. Ou você estava na escola par-
ticular ou numa escola pública esperando a sua vez para ser chamado.

NILZA ROGÉRIA

Mas o chamado da resistência não se estende somente às mulheres. Fabiana 
entende seu papel como o de multiplicar acesso e quebrar ciclos de invisibilidade – 
seja orientando moradores sobre direitos básicos, seja afirmando que sim, é possível 
sonhar com outros lugares.

FABIANA

Nós temos que ser resistência sempre, porque se a gente largar a mão do outro, 
a gente não vai ter mais esperança. Então, toda vez que uma mulher me procurar, 
“eu fui vítima de violência...” “Eu vou te encaminhar para tal lugar...” “Meu filho está 
fora da escola.” “Vou te encaminhar para tal lugar...” Porque é necessário fazer isso. 
É necessário visibilizar esses acessos, porque os moradores da favela, às vezes, não têm 
acesso à internet. Às vezes eles não têm acesso à moradia digna. Às vezes os locais são 
muito insalubres. Eles acham que ali é o lugar que eles têm que ficar, e eles não têm 
mais como retomar suas vidas, não têm como gerar um emprego, não têm como fazer 
um curso. Então a gente vai trazendo a visibilidade para eles, de como eles podem ter 
esses acessos. ”Você pode ir para esse lugar que o acesso é gratuito.” Poxa, na minha 
época eu não tinha. Na época dos meus irmãos, a gente não tinha acesso a cinema. 
Não tinha acesso a teatro. Eu fui pisar no teatro João Caetano eu já tinha 22 anos, 
mais de 22 anos, e as minhas filhas com sete anos já estavam pesquisando através de 
projetos sociais. Através dos acessos, das parcerias. Então, a visibilidade do projeto 
hoje não só pra dentro da favela, para além dos muros da favela.



378

NILZA ROGÉRIA

Junto a isso, o brechó social do F.A.R.O. Maré passou a promover mudanças 
reais. Fabiana, que antes do projeto consumia por impulso, começou a repensar o que 
é essencial – e o projeto seguiu esse olhar.

Durante a pandemia, relatos como o de uma mulher que chegou queimada por 
tentar cozinhar com álcool em gel revelaram urgências invisíveis. Muitas outras tam-
bém confessaram não saber ler nem escrever.

A partir dessas histórias, o projeto foi ganhando iniciativas eficazes, como o curso 
de alfabetização em parceria com o Rotary Clube e a criação do “Dia D” – uma ação 
social gratuita, divulgada por vídeo, que convida os moradores a acessarem roupas, 
materiais escolares e mais dignidade.

E foi seguindo este intuito de ampliar o alcance e a qualidade das ações, que 
fabiana começou a construir parcerias estratégicas. Atualmente, seus parceiros for-
talecem diferentes frentes de cuidado dentro e fora da maré.

FABIANA

Um dos nossos parceiros hoje é a Camtra, Casa da Mulher Trabalhadora, que 
nos ensinou bastante e é um dos nossos parceiros. O outro é o Rede de Comunidades 
Saudáveis, onde focamos muito nessa questão dos acessos do combate ao HIV. A gente 
hoje é muito interessante nesse combate, o HIV. Ffazemos sempre os camelôs educa-
tivos, que nós distribuímos camisinha masculina, feminina, e sempre trazemos para 
dentro da favela. E temos os mototaxistas, que antigamente não tinha mototaxista, 
hoje tem, né? E ele falou assim: “eu posso ser seu parceiro?” Eu falei “mas como assim? 
Não entendi...” “Eu posso botar uma caixa lá onde fica o mototaxista? Porque é assim, 
a gente tem vergonha de ir na Clínica da Família pegar o preservativo.” Eu falei: “Agora 
eu vou ser sua parceira, eu vou colocar lá o material para você distribuir.” Uma vez 
por semana eu consigo deixar lá esse material informativo. E no ano de 2024 a gente 
falou muito sobre a questão da tuberculose, que estava em evidência dentro da Maré, 
que é até hoje. Nós fizemos um  Fórum de Tuberculose, que foi muito importante, e 
a gente conheceu mais sobre trazer para essa evidência, para dentro da favela, essa 
questão do autocuidado.

FABIANA

O fórum de Tuberculose, o CDAPS foi o grande parceiro nosso lá dentro do 
projeto também.



379

NILZA ROGÉRIA

Apesar dessas conquistas como diretora do F.A.R.O. Maré, Fabiana é também 
uma mulher de muitos afazeres. Para além do projeto, atua como pesquisadora, edu-
cadora popular, professora de crochê e corretora de imóveis dentro da comunidade. 
Com a potência herdada da avó rezadeira e da mãe cozinheira, transformou o crochê 
em caminho de autonomia e cuidado.

E, mesmo sem ter concluído sua faculdade devido à perda de sua bolsa, aplicou 
na prática tudo o que aprendeu no curso de serviço social. Naquela época, ao conse-
guir um estágio no ceasm, dentro da maré, teve ensinamentos importantíssimos: ali 
conheceu todas as escolas do campus maré e participou do projeto eco rede, levando 
atividades educativas sobre sustentabilidade às crianças. 

Contudo, independente de estar dentro ou fora do F.A.R.O., O que prevalece é 
o legado de responsabilidade que construiu ao longo dos anos.

Fabiana vê na maré um potencial imenso. Ela sabe que o futuro do F.A.R.O. É in-
certo, mas também sabe que, em tempos de exclusão e retrocesso, o que foi semeado 
contribuiu para muita coisa...

FABIANA

Eu vejo hoje a Maré um potencial incrível. As crianças estão estudando e as 
mães estão acompanhando essas crianças. Não sei se as minhas filhas dariam con-
tinuidade. Eu até me emociono porque é um trabalho de muitos anos. Na pandemia 
eu queria parar, mas eu falei “eu não vou parar”. Hoje eu vejo o F.A.R.O., não sei se 
vai dar continuidade lá na frente, mas eu vejo o legado que a gente tem deixado, tem 
feito toda a diferença.

FABIANA

As pessoas falam “Poxa, Fabiana, você não ganha nada com isso”. Eu falei “cara, 
eu ganho sim, eu ganho assim, mostrar para as pessoas que é possível fazer, é possível 
avançar é possível você ter esperança, é possível você chegar numa faculdade, é possí-
vel você montar seu próprio negócio...” Tem uma menina lá, é sonhadora... Ela entrou 
na faculdade, foi gerar o próprio negócio dela. Ela foi para os Estados Unidos. Ela 
foi vivenciar a marca dela nos Estados Unidos, ela falou “meu lugar é aqui na Maré”.

FABIANA

Aí eu falo “a gente não pode parar”. Minha amiga  falou “Fabiana, eu fico triste 
que toda a visibilidade é só para a Maré”. Eu falei “por que será que a visibilidade está 
toda na Maré?” Porque todo dia a gente está sofrendo violência, porque todo dia os 



380

nossos acessos são interrompidos. Porque todo dia a gente tem que mostrar que nós 
precisamos sair para trabalhar. As famílias precisam sustentar, até as mães atípicas lá 
dentro. Elas precisam trabalhar, precisam levar. São mães solo. Então, elas precisam 
trazer o alimento para dentro de casa. É assim com a violência, a gente não consegue 
sair de casa. Como que você vai vir aí falar para a gente? Ah, interessante. Tudo é a 
Maré, porque a Maré sofre essa violência todos os dias. E acesso à moradia, acesso ao 
direito de trabalhar, sabe? Então, são vários acessos que são violados. A gente precisa 
todo dia combater essa violência contra os nossos acessos, entendeu?

FABIANA

Pô, a gente quer paz, a gente não quer arma, a gente quer paz. No passado eu vi 
as pessoas. Olha, é isso mesmo, sabe? Fazendo gesto, sabe? Pessoas que eram a favor 
das armas. A gente não precisa de arma, a gente precisa de mais acesso. A gente precisa 
de mais educação. A gente precisa de mais cultura. É isso que a gente precisa. A gente 
não precisava de arma na pandemia. A nossa maior arma foi vivenciar a pandemia 
com muita dignidade. Foi a nossa maior arma, sabe? A gente teve que todo dia se re-
inventar na pandemia. A gente não precisava de arma. A nossa arma foi a máscara, 
sabe? Álcool em gel foi a nossa arma para a gente se cuidar dentro de uma favela, as 
pessoas já olhavam para o outro, não sabia o que fazer.

FABIANA

Hoje, quando falam pra mim “Fabiana, o que vai ser no F.A.R.O.”, então não sei. 
O legado a gente está deixando de conhecimento, de educação. De um pensamento 
positivo de que queremos paz dentro da favela da Maré. E esse é o sentimento que eu 
tenho hoje. É de legado que o projeto pode deixar de paz, de acesso, de visibilidade.

NILZA ROGÉRIA

Mulher, periférica, educadora, pesquisadora e diretora de projeto social, Fabiana 
é avó e mãe de duas filhas – uma fotógrafa e outra maquiadora.

E é por figuras como ela – que não deixam de lutar – que seguimos acreditando 
na potência dos territórios populares. Porque há muito mais na Maré do que CEP 
e estigma: há talento, há afeto, há futuro. E é isso que fabiana semeia todos os dias: 
um território onde cada ação vira legado, e cada pessoa atendida se transforma em 
possibilidade viva.

Eu sou Nilza Rogéria.

Este foi mais um capítulo de “Mulher de Favela”. Até a próxima.







ROTEIRO 
EP. ANA ALVES

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

ANA

Aquele brilhinho no olhar, conseguindo ler, ouvir uma criança chegar para mim 
e falar: “Tia, eu acertei tudo na prova, foi você que me ensinou.” Você receber da mãe... 
Emocionada, que descobriu dentro de um banco que o filho estava lendo. Então, eu 
não tenho como mensurar, não tem como não ter uma palavra para descrever. Acho 
que a única palavra que eu poderia chegar mais próximo é gratidão a Deus. De me 
permitir ter essa felicidade.

NILZA ROGÉRIA

Essa é Ana Lúcia Alves, uma mulher que transforma vidas no bairro Ponto Chique, 
em Nova Iguaçu. À frente do Instituto Maria Luz, ela promove educação, capacitação 
e solidariedade para a comunidade. Com projetos de reforço escolar, cursos e ações 
sociais, Ana Lúcia faz da generosidade um caminho de transformação. Eu sou Nilza 
Rogéria, e te convido a conhecer a história dessa mulher que faz do amor uma força 
coletiva. Esse é o “Mulher de Favela”.

NILZA ROGÉRIA

Ana Lúcia Alves nasceu em Nova Iguaçu, no bairro da Posse, e cresceu em um 
lar chefiado por sua mãe, Maria Luiza, uma mulher muito à frente do seu tempo. 
Caçula de cinco irmãos, viu sua mãe criar uma filha epiléptica em plena década de 



384

1970, desafiar tabus e ainda sustentar a casa com muita determinação. Era uma mulher 
de fé inabalável, que ensinou aos filhos que a responsabilidade social começa dentro 
de casa. Foi nesse ambiente de força, coragem e olhar para o coletivo que Ana Lúcia 
cresceu, aprendendo desde cedo o valor de cuidar do outro.

ANA

A mamãe era aquela mulher que, para o tempo dela, principalmente, estava 
muito à frente. Uma mulher de uma fé inabalável, numa história de vida muito so-
frida e que superou tudo. Então eu cresci vendo uma mulher que, independente das 
dificuldades que tinha dentro de casa, ela tinha a responsabilidade de ajudar não só 
a família, mas muitas pessoas.

Ela sempre falava que o bem e o mal que a gente faz, a gente faz para a gente 
mesmo. Ela sempre falava: “Não, não faça nada achando que vai ter um retorno.” 
Não. Primeiro que é a nossa obrigação, nós temos responsabilidade social. E segundo 
que tudo que a gente faz retorna para gente. Então façam sempre o melhor, para que 
o melhor sempre retorne para vocês. 

ANA

Trabalhou, estudou, se formou, acabou a vida dela como sócia de uma adminis-
tradora em Nova Iguaçu, uma das maiores administradoras da Baixada Fluminense 
através do trabalho dela. Então, assim, ela sustentou a casa. Lá em casa era bem di-
vertido, tá? A mamãe ia trabalhar, papai fazia a comida. E isso hoje é supernormal, 
é até o certo, né? Legal. Antigamente não. Então ela superou muitas coisas, ela passou 
por muitos julgamentos em uma época em que tudo era aquela coisa assim: o homem 
não pode fazer, a mulher pode. Então você imagina uma mulher sair para trabalhar 
às 5 horas da manhã, deixando quatro crianças, que a minha irmã doente ficava com 
a minha avó, quatro crianças em casa, com o pai, ela ia fazer tudo, menos trabalhar. 
Ela era tachada de tudo quanto é nome, inclusive por ele.

NILZA ROGÉRIA

Para ana alves, sua mãe, maria luísa, foi muito mais que uma mãe, mas tam-
bém uma grande fonte de inspiração. Sua força, o cuidado com o próximo e a ca-
pacidade de olhar além das próprias dores se tornaram parte de ana. Esse legado 
de amor e responsabilidade social se transformou também em homenagem, porque 
hoje o Instituto Maria Luz carrega o nome dessa mulher que ensinou, a ana, amar 
e cuidar do próximo.



385

ANA

Ela era uma pessoa extremamente bondosa, mas uma pessoa extremamente, 
vou te dizer assim, não emocional. Ela era racional. Ela conseguia tomar as atitudes, 
fazer tudo, mas deixava que o raciocínio lógico conduzisse a vida dela. Por isso que 
ela conseguiu criar cinco filhos. 

ANA

Mamãe era uma mulher muito direta, ela não tinha meio-termo. O preto é preto, 
o branco é branco e não tem o bege no meio. E eu sou meio assim, entendeu? Às vezes 
no jeito de falar. Falar o que você precisa ouvir e não o que você quer ouvir. Então eu 
acho que essa parte eu puxei um um pouco dela, de ser muito direta e, às vezes, ser 
até tachada com outras coisas, mas eu sou assim.

ANA

Quando perdi a mamãe, foi uma dor imensa. Ela estava comigo quando morreu 
e passei um, dois anos sabendo “como que eu vou preencher esse vazio”. A saudade. 
E foi o Instituto Maria Luz que preencheu esse vazio. Então hoje eu não sinto falta 
dela, porque eu sinto ela comigo todos os dias em cada ação, em cada projeto, em cada 
avanço que a gente dá e a cada retrocesso também. Eu tenho sempre ela junto comigo.

NILZA ROGÉRIA

O Instituto Maria Luz nasceu em 2017, de um gesto simples. Perto do natal, 
quando a filha de ana, carolina alves, que trabalhava no hospital da posse, soube que 
o papai noel que animaria as crianças não poderia ir. Ela correu para casa e pediu 
ajuda aos pais. Sem pensar duas vezes, ana e seu marido ari decidiram animar o natal 
das crianças. O que era para ser apenas uma ação pontual de amor virou a primeira 
semente do instituto e o início de uma história. 

ANA

Minha filha chegou em casa, perguntou se a gente queria, se o pai dela toparia  
fazer o Papai Noel. OK, o pai dela topou. “Vou, não vou”... “não tem problema nenhum, 
só que não tem roupa”. Ah mãe, a senhora faz a roupa para mim?

Eu falei: “Nunca fiz roupa de Papai Noel.” Mas a gente tenta, né, para as crianças 
que estão internadas. “Tá, mãe, só que é para depois de amanhã.” Falei: “Pronto, agora, 
né, vamos embora.” Fiz, consegui fazer, não ficou perfeito, mas consegui, ele foi. Não fui, 
mas ele foi. As crianças ficaram felizes porque estavam internadas com o Papai Noel.

Quando ele retornou, conversando com uma prima, a prima virou para ele e 
falou assim: “Arizinho, você teria coragem de fazer e a gente comprar brinquedo e 



386

andar pelas ruas no Natal entregando para as crianças?” Aí o meu marido falou: “Ah 
senhora, é meu sonho. Eu sempre quis fazer isso, só que a gente nunca teve dinheiro.” 
Só vou dar uma pausa aqui. É, a gente não precisa de dinheiro para fazer o que a gente 
faz. Porque a gente pode começar sem ele. E foi o que aconteceu no nosso caso. Essa 
prima dele que tem a condição boa comprou, lógico que 200, 300, não sei quantos 
brinquedos colocamos na carretinha, a gente tinha um triciclo, fomos pelas ruas de 
Comendador Soares, fizemos o primeiro Papai Noel.

NILZA ROGÉRIA

Depois da ação de natal, a família de ana levou essa iniciativa para o motoclube 
onde seu marido, ary, fazia parte. Ana assumiu a liderança e a coordenação do projeto. 
Foram dois anos de trabalho social. 

ANA

Ficamos dois anos fazendo esse trabalho. Quando o motoclube já tinha umas 
barreiras. Algumas... começou a misturar muito a ONG com motoclube, eu resolvi 
sair do motoclube e fundar um instituto. Então ele começou, não foi planejado, eu 
costumo falar assim, eu conheço líderes sociais que falam que sonhou com isso. Eu não 
sonhei com isso, gente. Isso aconteceu, assim, foi acontecendo, sabe? Quando você 
vê você... foi assim que surgiu o Instituto Maria Luiza. E o nome não tinha como não 
ser o nome da mãe, né?

NILZA ROGÉRIA

Como professora, ana alves sabe que a educação é a chave para a transformação. 
Mas no instituto, o olhar dela mudou completamente. Diferente de uma sala de aula, 
onde todas as crianças recebem o mesmo planejamento, no Instituto Maria Luz cada 
história tem um tempo, um ritmo e uma necessidade. É sobre garantir que cada uma 
dessas crianças possa ler, interpretar e escrever sua própria história e no seu tempo e 
com as suas condições.

ANA

Nós atuávamos em algumas datas pontuais, fazíamos enchentes, essas coisas, a 
gente sempre fez. Mas quando eu me deparei, onde estamos hoje, estamos há 4 anos 
lá em Ponto Chique, com a realidade educacional das nossas crianças, foi um choque 
de realidade. Porque eu falei: “Não tem como a gente vir aqui no Dia das Crianças e 
dar brinquedo para essas crianças.

As crianças não conseguem ler, essas crianças estão com 12, 13, 15, 18 anos e 
não sabem ler, elas não querem brinquedo, elas precisam muito mais que isso, elas 



387

precisam ser respeitadas, educadas, alfabetizadas. Então, há 4 anos, quando fomos 
para para o local em Ponto Chique, nós mudamos totalmente a nossa visão, a nossa 
conduta e, principalmente, a nossa responsabilidade em relação ao território que nós 
estamos. A gente quer passar, a gente quer deixar um legado de transformação real-
mente na vida daquelas crianças.

NILZA ROGÉRIA

No ano de 2020, a pandemia da Covid-19 trouxe uma nova realidade para o 
mundo e, consequentemente, para o Instituto Maria Luz. A educação, que já en-
frentava desafios na região, sofreu um impacto ainda maior. Foi nesse cenário que 
nasceu o nivelamento do reforço escolar. O espaço cedido permitiu que, mesmo em 
um período de incertezas, o instituto criasse uma estratégia para garantir o direito à 
aprendizagem. Em poucos anos, mais de 300 crianças foram alfabetizadas ou niveladas 
de acordo com as expectativas da educação formal, mudando suas vidas e trazendo 
novas oportunidades.

ANA

Antes da pandemia, a educação já era péssima. Ela já não era boa. Aí o ensino 
fundamental já não era bom. Durante e após a pandemia, ele piorou, muito, muito, 
muito, muito. Então, o impacto nas nossas crianças, eu posso te falar aqui nestes 3 
anos e meio, porque nós começamos em junho, né? Então, 3 anos e meio, nós conse-
guimos alfabetizar e nivelar em torno de 300 a 350 crianças.

ANA

As mães de crianças que passaram da idade de serem alfabetizadas conseguem 
ver os filhos lendo assim, no susto. Porque eu acho que essas mães também acham 
que seus filhos não vão conseguir. Então, quando uma mãe de uma filha de 18 anos 
que não sabe ler vê essa filha lendo um bilhete, ela fica assim, em prantos. E esse tipo 
de relato, esse tipo de índices, é o que a gente mais tem. Todas as nossas crianças, elas 
são impactadas realmente, principalmente na base, que é alfabetização.

NILZA ROGÉRIA

Em 2023, uma das histórias mais marcantes do Instituto Maria Luz ganhou 
vida. Durante a festa de natal, a mãe de miguel, uma das crianças atendidas, chegou 
emocionada, pois o menino, que antes tinha um laudo afirmando que nunca apren-
deria, surpreendeu a todos ao ler sozinho. Para ana, é a história que lembra todos os 
dias os motivos para continuar, porque existem muitos “migueis” esperando essa 
mesma oportunidade.



388

ANA

Ela contou que estava sentada com ele, ele  começou a ler a propaganda do ban-
co: Feito para você. E ela: “Ah, Miguel, para com isso, você não está... você não sabe 
ler. É que você vê na televisão.” “Mãe, eu sei ler.” Aí ela do nada começou a pegar aqui 
esses papeizinhos de propaganda, as coisas, começou a pegar aquilo, e dar para ele. 
E ele começou a ler. E ela começou a chorar. Emocionada.  Depois ela voltou na neuro 
que deu esse laudo e falou com ela. A neuro também não acreditou. Ele provou que 
tava valendo. Aí a neurologista falou: “Olha, eu vou ter que refazer todos os exames 
dele.” Porque pelos exames dele, realmente não tinha como ele ler. Aí você imagina se 
essa mãe não corre atrás. Imagina se essa mãe pega esse laudo e põe na gaveta e fala: 
“Pronto, acabou, meu filho vai para a escola só para fazer número, por conta do Bolsa 
Família.” Então, essa história me impactou. Eu vou te ser bem sincera, essa história, 
toda vez que eu penso em desistir, eu penso nela. Eu penso quantos Migueis mais 
vão entrar no nosso caminho. E é por esses Migueis que a gente tem que continuar. 

NILZA ROGÉRIA

O Instituto Maria Luz não para na base da educação. Além do reforço escolar, 
o espaço abre caminhos para a independência financeira através de cursos profissio-
nalizantes, como tranças e cuidador de idosos. Quando ana olha para trás, vê lutas, 
degraus e lágrimas que construíram o caminho. Quando olha para frente, o sonho é 
ainda maior. Ela deseja ver o instituto se tornar uma escola técnica, capaz de formar 
jovens, adultos e idosos. 

ANA

Quando você vê uma mulher que está lá dentro de casa, que acha que vai passar 
fome o resto da vida, depender o resto da vida de cesta básica do governo, e você vê 
ela ali, saindo para trabalhar com o materialzinho dela, para ganhar o dinheirinho 
dela, para defender o leite das crianças.

Quando você vê, você faz um curso de cuidador e você tem ali 60, 70% das mu-
lheres inseridas no mercado de trabalho, já dando, assim, aquele seu grito de liberdade. 
Então a gente consegue. Líder social tem 10 vidas, tem 10 mãos, 10 pernas. 

ANA

Quando eu olho para a frente, eu vislumbro um futuro. Sabe, aquela história de 
sonho, quem sonha pequeno, sonha grande, dá o mesmo trabalho? É sonhar grande. 
Eu quero muito. Eu quero ter uma escola técnica dentro do instituto. Eu quero formar 
os jovens. Eu quero que  os meus meninos, 14, 15, 16 anos, que não têm o que fazer, não 
têm o curso, não têm nada, eu quero que eles tenham um local para se profissionalizar. 



389

Eu quero que essas crianças cresçam, que elas consigam acessar uma faculdade. Eu 
estou correndo atrás agora para ver se consigo professores para dar aula para quem 
vai fazer o Enem. Porque não se tem dinheiro para pagar cursinho.

NILZA ROGÉRIA

Desde o começo, o Instituto Maria Luz foi construído por muita coletividade. 
Entre elas, iniciativas que levam o nome de pessoas queridas que fizeram parte dessa 
história, como o bazar solidário leo costa, o projeto de reciclagem cid santos, o papai 
noel solidário regininha e o banco de cadeiras de rodas rogério massa. Mesmo não 
estando mais presentes, eles são lembrados em cada ação, em cada projeto. Suas fotos 
e suas histórias estão nas paredes do instituto como um lembrete de que nenhum 
passo foi dado sozinho.

ANA

Os projetos Regininha, Léo e Cid, são pessoas que têm que estar, porque eles 
fundaram um instituto junto comigo e com outros amigos. Então, tê-los juntos é ten-
tar passar também para as pessoas que o hoje é muito bom, mas o ontemfoi o pilar, 
foi fundamental.

E o Cid e o Leo eram como se fossem meus filhos. E eles abraçaram na época 
ONG, né? Eles estiveram, eles peitaram algumas situações, já tiveram que enfrentar 
algumas situações para estarem comigo, para estarem dentro da instituição. Então, 
eles sempre estarão conosco. Regininha também.

É extremamente gratificante quando as pessoas chegam lá no instituto, tem o 
quadro com a foto e com a história deles, as pessoas começam a ler, é como se falasse 
para as pessoas: “Eles estão aqui. Eles sempre. A gente vai fazer qualquer coisa, a gente 
faz, a gente leva. Porque a memória é uma coisa que dizem que o brasileiro tem pouco, 
né? Que a gente esquece muito fácil.

E eu acho que isso também é uma forma de estimular as nossas crianças a sa-
berem da história. Por que a Tia Ana está aqui hoje dando aula? Porque lá atrás teve 
essas pessoas que acreditaram, que falaram que era possível.

NILZA ROGÉRIA

Ao longo de toda a jornada, ana teve ao seu lado o seu maior parceiro: ary, com 
quem ela está casada há quase 40 anos. Ele esteve presente em cada ação, em cada 
decisão e em cada conquista do instituto. Para ana, ele é o pilar que torna possível 
equilibrar casa, família e o trabalho social. Sem ele, o sonho não teria a mesma força 
para sair do papel. 



390

ANA

Ele sempre esteve comigo, sempre esteve em tudo relacionado à ONG, relacionado 
ao instituto. Então eu acho que se não tivesse esse pilar, se eu não tivesse ele do meu 
lado, eu não conseguiria administrar a casa, o instituto. A nossa família é pequena, né?

Nós temos quatro filhos, 10 netos e duas bisnetas. Então, você imagina o que 
é administrar tudo isso. Sem o apoio dele, eu não conseguiria. E ele também não 
conseguiria se não fosse isso que realmente ele quer. Os meus desejos em relação ao 
instituto, o melhor, a empatia, a responsabilidade social, ele também tem. Então, tê-
-lo do meu lado dentro da instituição é algo que não tem muito como descrever, não, 
é essencial, é fundamental, é o pilar mesmo, ele é o pilar, sem ele eu não faria nada.

NILZA ROGÉRIA

Para ana, o maior orgulho é ver que o Instituto Maria Luz já é uma história que 
segue além dela. Ao lado da filha carolina e de larissa, vice-presidente do instituto, ana 
enxerga que o legado está sendo passado de geração em geração. Elas compartilham a 
mesma dedicação, a mesma entrega e o mesmo amor pelo projeto. Para ana, saber que, 
mesmo quando não estiver mais aqui, o instituto continuará transformando vidas é 
a certeza de que todo esse caminho valeu a pena.

ANA

Eu me vejo muito na Carolina. Ealém de me ver, vejo um pouquinho da mamãe. 
A Carolina também é muito direta. É tipo... é curta e grossa. É uma pessoa que tem 
um coração imenso e estar compartilhando com ela as alegrias, as dificuldades do 
dia a dia do instituto é maravilhoso.

Porque eu sei que dela, por mais que eu não goste, vou ter a opinião sincera. Eu 
vou ter ali, é isso. “Não, não tá legal, mãe, não, faz assim, não, assim tá errado.” Eu 
tenho uma pessoa que eu confio porque sei que não vai me falar, não vai falar do ins-
tituto aquilo que a gente quer ouvir, vai falar o que realmente é necessário.

ANA

Tem a Larissa. Que é nossa vice e também é aquela filha do coração. Nela também 
sinto toda essa energia de filha. Eu sinto que é também uma sucessora. Então, quando 
eu não estiver aqui, vou ter a Larissa e a Carol. Eu tenho certeza que o instituto vai 
continuar, porque elas se dedicam da mesma forma que eu me dedico.

Elas buscam o melhor. Tudo que elas buscam é da mesma forma que eu busco. 
Então, eu fico, em relação à sucessão... eu estou tranquila, estou com duas.



391

NILZA ROGÉRIA

O Instituto Maria Luz tem suas raízes no bairro Ponto Chique, em Nova Iguaçu. 
Para ana, não há dúvida: é ali que ela precisa estar. Mesmo com outras oportunida-
des, ela sabe que aquele território carece de educação, respeito e oportunidade. Cada 
criança e cada família atendida é a prova de que este é o caminho certo. Ana sonha 
não apenas com a transformação do seu bairro, mas com a visibilidade de toda a Bai-
xada Fluminense. Para ela, a baixada é potência, é força, é talento. O que falta não são 
pessoas capazes, mas recursos e olhares que reconheçam essa riqueza

ANA

A gente vive num lugar que realmente é invisível em todas as áreas que você 
possa imaginar, não só educacional, como saúde, assistência social e tudo mais. Então, 
eu sinto que  estou no lugar que  deveria estar. Eu acredito, eu não tenho religião, eu 
tenho Deus. Então, acho que Deus me colocou lá e me mantém lá porque é lá que eu 
tenho que estar. Porque se você me perguntar quantas vezes eu pensei em desistir, eu 
não tenho como te responder, porque foram muitas.

Muitas de sair e falar: “Não volto mais, não quero mais, tô cansada, não sei quê.” 
Aí você chega em casa, come, toma um banho, deita, dorme, no outro dia, tamo indo. 
Então, assim, eu tenho que estar lá, é lá que Deus determinou.

ANA

Eu gostaria que as pessoas entendessem que a Baixada tem potência. A Baixada 
tem pessoas de um valor, de um talento, de uma disposição, de uma força de vontade, 
igual temos nas comunidades do Rio, igual temos na Barra da Tijuca, no Recreio. Só 
que na Baixada nós não temos recursos. Então, as pessoas precisam entender que a 
Baixada faz parte do Rio. A Baixada não é um ponto à parte.

NILZA ROGÉRIA

No olhar de ana, a Baixada Fluminense é um território de potência, mas também 
de desafios que a realidade insiste em esconder. Faltam espaços de cultura, lazer e 
educação que respeitem a dignidade das pessoas que vivem ali. Para ela, cada criança 
do Instituto Maria Luz é um lembrete de que o futuro pode ser outro.

ANA

A Baixada... qual o ponto de lazer da Baixada? Nova Iguaçu? O shopping. O que 
você vai fazer no shopping sem dinheiro? Então, a população da Baixada tem direitos 
que não são respeitados. Os básicos, como saúde, educação e os direitos à cultura, ao 
lazer. Então, a gente precisa ter essa visibilidade de que a Baixada importa, importa 



muito, ela não importa pouco não. Se for... Eu não tenho pesquisa, eu não tenho nada, 
mas quantas pessoas saem da Baixada para trabalhar no Rio? Quantas madames não 
dependem dessas que saem aqui da Baixada para limpar suas casas, para cuidar dos 
seus filhos? Só que elas pegam uma, duas horas de trânsito para ir, para voltar.

E chega final de semana, elas não têm um local para diversão. Não, não têm. 
Então, o povo da Baixada precisa ser visto realmente, visto e respeitado. 

ANA

Eu costumo falar para minhas crianças que elas podem ser o que elas quiserem. 
Se elas quiserem ser gari, é uma profissão super-honrosa. Se elas quiserem ser faxinei-
ra, manicure, elas podem ser qualquer coisa, mas que elas queiram ser. E não porque 
elas não têm opção. Então, os projetos sociais dão isso para as pessoas que estão no 
território, para as pessoas que estão na favela. Você pode ser o que você quiser, mas 
porque você quer, e não porque te empurraram para fazer isso. Então, são fundamen-
tais todos os projetos, e o Rio de Janeiro tem muitos projetos. Na Baixada Fluminense 
também tem projetos maravilhosos. E que eu posso te falar com toda certeza. Eles 
conseguem tirar muitos jovens do crime.

NILZA ROGÉRIA

Ana alves mostra que quando o amor ao próximo vira responsabilidade coletiva, 
nascem institutos capazes de educar, acolher e mudar realidades. O Instituto Maria 
Luz é mais que um projeto, é a continuação do legado de uma mãe, de uma família e 
de uma mulher que acredita que educar é o primeiro passo para transformar o mundo.

Eu sou Nilza Rogéria.Este foi mais um capítulo de “Mulher de Favela”.

Até a próxima.







ROTEIRO 
EP. AMANDA ALMEIDA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

AMANDA

Quando aconteceu a pandemia, todo mundo fechou. Os eventos foram os pri-
meiros a parar. E a gente começou a ver aquela galera, eram homens, mulheres, que 
eram pais e mães de famílias, que trabalhavam firme para manter as suas casas, ques-
tionando o seu caráter.

Porque eles começaram a falar nos nossos grupos de comunicação o seguinte: 
“eu não tenho como arrumar dinheiro. Eu vou roubar. Vou começar a saquear mer-
cado, eu não posso ver meu filho passar fome”. E aquilo ali começou a mexer muito 
comigo. Porque eu tinha meu alimento. Não parei de trabalhar, porque eu era da área 
da saúde. O meu pai ficou em casa, então ele tinha como se suprir com aquele auxílio 
de uma porcentagem do salário. Mas as outras pessoas...

NILZA ROGÉRIA

Essa é Amanda Almeida, uma mulher que transforma vidas em Japeri através 
da educação, da cultura e da ancestralidade. Com o Instituto Mover Vidas, ela criou 
um espaço de resistência que acolhe, fortalece e ressignifica histórias. Eu sou Nilza 
Rogéria, e te convido a conhecer a jornada de uma mulher que resgata identidades e 
constrói futuros. Esse é um capítulo do “Mulher de Favela”.



396

NILZA ROGÉRIA

Amanda Almeida Santos é de Japeri, município que tem um dos menores Ín-
dices de Desenvolvimento Humano, IDH, no estado do Rio de Janeiro. Ela nasceu 
em uma maternidade no município vizinho, mas é considerada uma Japeriense raiz, 
onde cresceu e se formou como mulher e ativista. Amanda carrega uma história de 
resistência passada de geração em geração. Filha de dona Luzenete Maria dos Santos, 
sua mãe teve uma infância marcada pela extrema pobreza, sendo filha de migrantes 
nordestinos e vivendo em condições muito precárias. A morte do pai de dona Luze-
nete durante uma crise de epilepsia quando ela tinha 4 anos marcou profundamente 
sua família e agravou a situação que já era delicada. 

AMANDA

Hoje a gente fala de epilepsia, né? Como uma condição. Mas naquela época era 
tratado como loucura, e eles não tinham água encanada, moravam em condições muito 
precárias. E numa dessas dele puxar a água... A lembrança que a minha mãe tem do 
pai dela é que ele tinha recebido aposentadoria e tinha comprado a carne para eles co-
merem. O dia de receber a pensão era o dia de comer carne. Então ele estava limpando 
a carne, faltou a água, ele foi puxar a água do poço. Aqueles poços ainda de cumbuca.

E nisso ele teve uma crise convulsiva. Ele travou a corda na mão e o peso do 
balde puxou o pai dela para dentro do poço. Então a lembrança que a minha mãe tem 
da infância, do pai dela, começa assim, o corpo do pai dela sendo retirado de dentro 
de um poço, que ele estava pegando água para alimentá-los, que era ela mais quatro 
irmãos. E daí para a frente a vida deles, que já não era boa, começou a ficar ainda pior.

AMANDA

O provedor da casa era o meu avô. E elas tiveram que passar a catar a xepa. Então, 
eles saíam de Japeri, vinham até o grande centro, Cais do Porto, para colher aquilo ali 
que caía dos navios na hora de fazer a carga e descarga. Colher a xepa das feiras que 
aconteciam aqui no centro. E a infância da minha mãe foi essa. Ela com muita dor, 
com muito sofrimento, eles só comiam coisas que de fato seriam lixo. E tinha uma 
música, ela contava para gente, que as crianças cantavam para ela, que era a seguinte: 
“Ela só quer saber xepar do lixo, batata podre, tomate cheio de bicho.” Então, eu cresci 
ouvindo a minha mãe contando essa história para a gente de uma forma muito dolo-
rida, mas muito feliz. Porque ela estava perto da mãe dela, estava perto dos irmãos. 
Ali tinham amigos que eram feitos dentro daquele todo, daquele contexto de pobreza 
extrema. A gente está falando de 60, 50 anos atrás.



397

NILZA ROGÉRIA

Sidnei de Almeida é pai de Amanda, e também uma fonte de inspiração na sua 
vida. Ele também não teve uma infância fácil, sua história foi marcada pela violência 
doméstica e pela ausência de afeto. Sidnei cresceu e fez uma escolha: entregar aos fi-
lhos e às pessoas ao seu redor aquilo que ele mesmo não teve. Sua presença paterna, 
afetiva e cuidadosa.

AMANDA

Ele sofreu muito pelos padrastos que vieram depois, e foi uma infância de vio-
lência, de muitos traumas. Ele foi dado e depois resgatado pela avó dele, que no caso é 
minha avó. Então, eu acho que essa referência paterna, que ele não teve, ele construiu 
para poder passar. Assim, ele é pai, é amigo, é conselheiro e não é nem só pai meu, 
ele é pai meu, pai das minhas amigas, pai de quem tá vindo, pai de voluntário, pai de 
criança assistida. Ele tem essa importância também, sabe? Eu tive um pai que vem 
de muito sofrimento familiar. E tenho uma mãe que vem de muito sofrimento social. 
Então assim os dois se unem e formam uma família que é uma família ajudadora. Por-
que até para minha mãe fazer a doideira que ela fazia, ele tinha que apoiar, ali sempre 
junto. Ela tinha os times de futebol feminino, ela devia ter uns 30 anos e as meninas, 
uns 12, 13, e ele fazia lanche para geral, saía com elas, e futebol, né... Naquela época 
tinha muita violência também, tinha um preconceito porque eram meninas jogando 
futebol. E ele ali sempre mediando tudo. Então hoje, fazer o que eu faço, eu não con-
seguiria se eu não tivesse as referências deles lá atrás.

NILZA ROGÉRIA

Foi a partir da parceria de seus pais, Sidnei e Luzenete, que ela conheceu, ainda 
criança, o valor do cuidado coletivo.Num lar simples marcado pela união e pelo com-
promisso com o outros. Nessa rotina de troca, Amanda aprendeu a estar presente, pra 
família, pra vizinhança, pra quem precisasse.

AMANDA

E meu pai também é um superamigo. Não tinha como ser outro jeito. A Amanda 
hoje é construída por histórias desse casal superguerreiro, super ali, prontos a ajudar. 
A minha infância também era isso, a casa cheia, minha mãe muito acolhedora. Eu até 
brinco com ela hoje. Eu falo: “Mãe, você era louca. Além de ter dois filhos para cuidar, 
sem ter condição financeira boa.”

Ela inventava time de futebol feminino, ela levava uma criançada para a cachoeira 
sem ter carro, então a gente ia e voltava de ônibus, uma loucura toda. Mas, a Amanda 
é isso, é essas histórias passadas, que me fizeram entender o ajudar ao próximo.



398

AMANDA

Hoje é fazer o que eu faço, eu não conseguiria se não tivesse as referências deles 
lá atrás. Não teria como chegar aqui e falar que eu nunca tive uma vivência, que é a 
questão da vivência da fome. Nosso primeiro projeto de apoio com a Mover Vidas 
foi de apoio alimentar. E assim, as pessoas me perguntam: “Ué, mas você já passou 
fome?” Geralmente quem trabalha com fome é quem já passou fome. Não. Eu nunca 
passei fome, mas tenho todo esse contexto familiar de fome.

NILZA ROGÉRIA

Antes de iniciar o caminho nos projetos sociais, foi a filha de Amanda, Gabi, 
quem plantou a semente dessa transformação. Em uma viagem a Santa Catarina, pou-
co antes da pandemia, ainda com seis anos, Gabi se chocou ao ver crianças da idade 
dela morando na rua. Foi nesse momento que Amanda, pela primeira vez, precisou 
explicar o que era a pobreza.

AMANDA

A gente passeando, tinha uns imigrantes ali, que era o pessoal que vinha pela 
fronteira. E aí ela viu as crianças do tamanho dela, assim, jogadinha na rua. Ela ficou 
sem entender por que aquelas crianças estavam ali. E aí eu tive que explicar para uma 
criança de 6 anos o que era a pobreza pela primeira vez. Eu falei com ela: “Eles moram 
ali debaixo da barraca porque não têm casa.”

E a partir daí, ela: “Mas por que a gente não ajuda eles? A gente tem que levar 
comida para eles”. Então, antes de começar a Mover Vidas, eu fui movida por ela. 
Porque talvez se ela não tivesse me feito essa provocação, quando tivesse acontecido 
a pandemia, eu não teria tido esse gatilho de, tipo assim, tem que fazer alguma coisa, 
porque ela despertou em mim. Eu já tinha veia, mas aquilo ali estava adormecido.

NILZA ROGÉRIA

A vida trouxe um desafio inesperado: a pandemia da Covid-19. Criada em um 
lar acolhedor, onde ajudar o outro era natural, Amanda colocou esse ensinamento em 
prática quando, trabalhando na área da saúde e fazendo uma renda extra na pedra 
do sal, refletiu que ela convivia com pessoas que dependiam do trabalho diário para 
levar comida para casa. Quando o mundo parou e o desespero bateu à porta dessas 
famílias, Amanda não ficou parada. Mesmo sem estar atuando no trabalho social, 
entrou de corpo e alma para ajudar quem mais precisava.



399

AMANDA

E assim aquilo começou a mexer comigo de uma maneira a ponto de me deixar 
em crise mesmo, de ansiedade, porque eu comecei a me preocupar muito com essas 
pessoas, o que vai ser dessas pessoas. E aí eu comecei a mobilizar alguns amigos em 
comum para me apoiar. Esses amigos me doavam, deixavam na porta de casa, eu pas-
sava a recolher ali o alimento não perecível e, como eu tinha carteirinha do COREN, 
conseguia ir e vir. Aproveitava que estava indo para o trabalho, sofria a necessidade 
de um, sofria a necessidade de outro, comprava remédio... e aí uma amiga falou co-
migo: “Amiga, você está ajudando o pessoal do Rio, mas tem famílias aqui em Japeri 
que estão passando muita necessidade também, que eram as pessoas que saíam de 
Japeri para vir trabalhar aqui no Rio, nos eventos, e ficaram sem nada também.” E eu: 
“Eu não sei quem são essas pessoas, então me manda.” E aí ela começou a procurar.

NILZA ROGÉRIA

Foi desse impulso de cuidar que nasceu o Instituto Mover Vidas, em 2020. Junto 
com os pais, cofundadores da instituição, Amanda percebeu que o apoio precisava ir 
além. Sem patrocínio, com recursos próprios e uma kombi que havia comprado para 
trabalhar em eventos, ela passou a ir ao ceasa todos os sábados. O plano inicial era aten-
der 30 famílias, mas de imediato conseguiram ajudar 80, que rapidamente viraram 200.

AMANDA

Quando iniciou o Mover Vidas, eu botei na cabeça na pandemia que nenhuma 
criança passaria pela humilhação que a minha mãe passou lá atrás. Então, eu saía 
mesmo da minha casa, ia catar a xepa no lixo, para que outras crianças que estavam 
vindo depois não passassem por esse preconceito que ela sofreu lá atrás. Esse abuso, 
vindo de outras crianças.

AMANDA

A gente falou: “Vamos ver o que a gente faz?” E vamos. Então a gente tem que ter 
um nome. OK, vamos ver o que a gente vai fazer, e aí apareceu o Mover Vidas. E agora 
a gente tem que ter o que fazer, o espaço. Tá difícil conseguir a doação não perecível, 
e aí surgiu a brilhante ideia de ir para o Ceasa. “Vamos para o Ceasa.” 

Eu tinha comprado uma kombi para poder trabalhar nesses eventos.A kombi 
nunca foi utilizada porque parou tudo, tudo, e eu falei: “Vamos fazer ela produtiva.” 
E ali a gente começou a ir todo sábado para o CEASA. A nossa meta inicial era atender 
30 famílias, que era o que a gente estava atendendo, mas de cara a gente conseguiu 
doação para 80. Que bom, só que assim, 80 multiplicou de uma semana para outra.



400

Quando a gente foi ver na outra semana tinha 100, na terceira semana já tinha 
mais de 100, em um mês a gente estava com 200 famílias, e aí eu falei: “Não, a gente 
tem que limitar.” E tirando o dinheiro do bolso. A gente não tinha patrocínio, eu ti-
nha umas reservas e a gente foi colocando o valor da reserva, investindo nas outras 
pessoas e que bom que deu certo. A intenção...a intenção não, mas o pensamento era 
esse, vai todo mundo morrer.

A pandemia vai matar todo mundo, não tem porque eu ficar com o dinheiro 
guardado, então vamos escoar. A gente conseguiu, durante o primeiro um ano e meio 
da pandemia, alimentar 200 famílias semanalmente através do Semana Verde, que 
foi o nosso primeiro projeto.

NILZA ROGÉRIA

Ao longo das entregas, Amanda entendeu que a fome não é apenas o prato vazio, 
e que ajudar era ir muito além da cesta básica, era transformar realidades. Nesse senti-
do, o Instituto Mover Vidas se apoia em quatro pilares: educação, cultura, geração de 
renda e tecnologia. Estes se materializam através da semana verde, levando hortaliças 
para combater a subnutrição; o vida em ação, com aulas de capoeira e kickboxing; 
o Cine Céu, que leva cinema e acessibilidade para as ruas; o profissão mulher, for-
talecendo o empreendedorismo feminino; e o projeto aprender, oferecendo reforço 
escolar e inclusão digital.

AMANDA

Só que ao longo das entregas alimentares, a gente foi entendendo que a fome vai 
muito além do prato vazio. Ela é a falta de educação, é a falta de acesso à cultura, a 
falta do emprego digno e de qualidade. É a mãe que a gente não tem como falar “por 
que ela não arruma um trabalho?”.

Porque ela tem cinco filhos pequenos em casa e mora num local periférico e 
violento, então não tem como ela sair e deixar aquelas cinco crianças em casa para 
ter um trabalho formal ou estudar. Então a gente entendeu que a cara assistência do 
povo não era só a fome, era muito além. E a gente começou a criar outros projetos.

Aí o primeiro foi o Semana Verde, e veio o Vida em Ação,  veio o Cine Céu, veio 
o projeto Aprender, e hoje a gente está aí com uns cinco projetos em desenvolvimen-
to dentro da instituição, alguns sendo elaborados. Falta recurso, mas a gente está aí, 
conseguimos avançar.



401

AMANDA

Começamos lá atrás com o apoio alimentar, mas a gente entendeu que não adianta 
só entregar comida, que a gente acaba sendo um delivery dentro de uma sociedade 
que não precisa só disso, só de comida. A gente começou a trabalhar o primeiro pilar, 
que é o educacional.

Sem a educação, a gente não consegue trabalhar saúde, não vamos conseguir tra-
balhar geração de renda, não vamos conseguir trabalhar nada. Então, a gente começa 
com o projeto de apoio escolar. A partir daí, a gente começa a integrar essas crianças 
e os familiares com cultura. 

NILZA ROGÉRIA

A cultura é um pilar capaz de mudar realidades. Amanda entendeu que era 
preciso criar um espaço que levasse pertencimento para as crianças e as famílias de 
Japeri. Muitas vezes sem acesso a televisão ou streaming, elas se sentiam à margem 
de histórias e conversas do mundo. Assim surgiu o Cine Céu: um cinema itinerante 
que não entrega apenas filmes, mas o direito de sonhar, debater e se reconhecer como 
parte de uma história maior.

AMANDA

Porque a gente não só exibe o filme, mas também traz todo o conceito de per-
tencimento, porque dentro da pobreza tem o rico. Tem sempre aquela pessoa que está 
pobre também, mas tem um pouquinho a mais do que algum outro. A gente entendeu 
que havia muitas crianças que chegavam dentro da organização falando de um filme 
a que assistiu em algum canal de streaming.

E as outras crianças ficam sem entender nada do que aquela tá falando. Então, 
além de trazer essa entrega para eles do cinema, a gente tenta trazer também filmes 
da atualidade para que eles tenham essa questão do pertencimento e consigam de-
bater de igual com qualquer outra pessoa. E a gente tem um rolê cultural, onde a 
gente consegue tirar a criança lá de Japeri e trazê-la para dentro desses espaços mais 
centralizados. Porque quando a gente fala em cultura, a gente pensa muito em teatro, 
dança, música, mas a cultura começa dentro do território. Qual é a cultura que você 
está implementando naquela criança? É a cultura da pobreza? Que ela nasceu pobre, 
ela tem que morrer pobre? Ou é uma cultura de pertencimento? Que o local que ela 
está inserida não difere quem ela vai ser.

Aquilo que ela pode comer, a música que ela pode ouvir, o ambiente que ela 
pode aguentar. Então, em todas as ações que fazemos com as crianças, até dentro do 
território, a gente procura a colocar sempre naquele lugar de destaque, aquilo que ela 
não teria condição de pagar, é lá que ela vai participar. 



402

NILZA ROGÉRIA

O Vem Brincar resgata as brincadeiras tradicionais e a cultura da infância. Mais 
do que diversão, ele cria conexões entre gerações e combate desafios sérios, como a 
gravidez precoce. Com dinâmicas em grupo e brincadeiras coletivas, o projeto ajuda 
a criar laços, resgata saberes ancestrais. 

AMANDA

A gente pensa que ele foi criado para resgatar as brincadeiras, mas não foi. 
E tem uma coisa mais séria atrás disso. Ele é um projeto de brincadeiras, mas que 
vem tentando diminuir a gravidez precoce e trazer um ambiente mais saudável para 
as crianças que só estão agarradas ao celular. Hoje, dentro do nosso território, a gente 
tem crianças de 11 anos grávidas e eles não sabem pular corda. Não sabem nem o que 
é isso, que essa brincadeira existe.

Então, quando eles chegam dentro desse ambiente e entendem que eles têm toda 
uma história antes de botar a mão no celular, eles brincam, eles são, eles se apoiam, 
porque a gente trabalha muito dinâmica em grupo,  brincadeiras em grupo, em ro-
das, e eles aprendem a se comunicar, coisa que está sendo perdida com esse mundo 
tecnológico. É até contraditório, né?

Você fala de tecnologia, mas quer que a criança brinque assim, porque ela tem 
que estar ali inserida como um todo dentro da  sociedade. Eu não posso pegar e criar 
uma sala de inovação para essas crianças e exigir que eles fiquem ali e não tenham 
mais contato com o mundo lá fora, porque é o que vai dar base para eles se tornarem 
cidadãos de bem.

NILZA ROGÉRIA

Não bastava oferecer educação se essas crianças não tivessem acesso à tecnolo-
gia. O mundo é digital, e para ter futuro, elas precisam dominar essas ferramentas. 
Foi assim que o Mover Vidas criou o projeto de inclusão digital e capacitação tecno-
lógica. A partir da escuta do território, surgiram cursos e capacitações voltados para 
o sonho de empreender, criar autonomia e fortalecer uma economia circular dentro 
da própria comunidade.

AMANDA

Não adianta eu trabalhar o todo da educação e lançar essa criança no mundo 
tecnológico, onde elas vão precisar da tecnologia para tudo. O que a gente faz? De que 
adianta ela ser muito letrado e não souber manusear uma ferramenta tecnológica?



403

Então, a gente tem esse cuidado também. E a empregabilidade e geração de ren-
da, que também tem nos movimentado muito, é a questão da emancipação financei-
ra dessas famílias. A gente então implementa cursos dentro da realidade deles, que 
são construídos pela escuta da comunidade, para entender o que eles querem para, 
a partir daí, a gente avançar com as ações, porque... eu venho de corporativo, venho 
de trabalhos formais de CLT, só que eu trago isso para eles, para fazer essa entrega. 
Só que eles não querem.

Eles querem autonomia. Eles querem cursos de beleza estética, querem ser em-
preendedores, querem ser artesãos e receber por isso. Então, a gente faz essa escuta 
com a comunidade, entende o que eles querem, começa a programar e criar os cursos 
dentro do que a comunidade está se interessando. A gente consegue manter o enga-
jamento deles, gerar renda e economia circular, porque eles ainda conseguem gerar o 
dinheiro e fazer com que o dinheiro circule ali dentro do próprio território.

NILZA ROGÉRIA

O maior orgulho de Amanda não são os projetos, mas as pessoas que se transfor-
mam com eles. Hoje, mais de 80% dos que trabalham no Mover Vidas, voluntários ou 
remunerados, já foram atendidos pelo projeto. Eles chegaram em situações de grande 
vulnerabilidade, foram acolhidos, ganharam novas perspectivas e, agora, devolvem 
ao território o que receberam. 

AMANDA

Hoje a gente já consegue ver isso em algumas pessoas. Eu tenho um caso de su-
cesso, que eu gosto muito de falar, que o Mover Vidas é composto de pessoas, e pessoas 
que vão se transformando. Tem um não, tem alguns. Hoje é 80%, acho que 100%, das 
pessoas que trabalham no Mover Vidas de forma voluntária ou sendo remunerado já 
foram atendidos no Mover Vidas de alguma forma. Então, foram pessoas que vieram 
em alguma situação vulnerável, ali eles se expandiram e hoje eles estão devolvendo 
para a sociedade aquilo que eles receberam. Essa evolução é a gente movimentar, tirar 
a pessoa daquela condição de alinhamento e fazer com que ela se amplie a ponto de 
causar o impacto na ponta ou na vida de outras pessoas.

AMANDA

E aí você vai pegar os cases de sucesso: não é ninguém que pagou para receber. 
São as crianças que vieram da periferia, que vieram dos projetos sociais. São eles que 
se destacam e vão competir. E a gente consegue ver isso também hoje. Pega os atletas 
olímpicos, gente. São pessoas de comunidade que estavam ali esperando uma opor-
tunidade e as oportunidades vieram através de projetos sociais.



404

Hoje, ser esse divisor de água, ser esse transformador, essa ponte que liga a 
educação, a cultura, a tecnologia, a empregabilidade, a essas pessoas que só estão ali 
esperando para receber é o que nos move.

NILZA ROGÉRIA

Japeri carrega o peso do esquecimento. Um território marcado pelo estigma e 
pela pobreza extrema, onde muitas pessoas acreditam na frase “do que vier está bom”. 
O Mover Vidas nasceu para romper essa barreira invisível, mostrando que existe es-
colha, caminho, autonomia. Mas despertar essa esperança exige força diária: é lutar 
contra anos de desigualdade, falta de oportunidades e um sistema que não chega até ali.

AMANDA

A gente está longe de tudo. Japeri sempre foi muito esquecido. E eu sempre tra-
balhei na capital. Então, quando meus amigos da capital falavam de Japeri, eles me 
perguntavam: “Lá tem onça? Tem índio lá?” Então toda essa geografia do local, ela... 
já traz esse esquecimento para as pessoas.

As pessoas se olham e se veem como “eu tô aqui esquecido, o que vier para mim 
tá bom”. Eles não têm mais esperança de que podem sair dali, que podem melhorar, 
não digo nem sair do território, mas sair daquela situação de pobreza extrema e ir para 
esse lugar melhor. Onde eles têm autonomia de decisão, de decidir “o que eu quero 
para mim é tudo”. De decidir comprar uma roupa, porque comprar no mercado, é o 
candidato que ele vai colocar lá para governar o município.

AMANDA

Uma palavra é de uma abolicionista que gosto muito, que lutou para a liberta-
ção dos escravos americanos, Harriet Tubson. E ela tem uma frase que mexe muito 
comigo, que ela fala que salvou mil escravos, mas poderia ter salvo mais mil se eles 
soubessem que eram escravos. Hoje, eu trago isso para o nosso contexto, para a rea-
lidade de Japeri, e muita gente não sabe o que tem além da pobreza. 

Estão escravizados naquela situação, porque eles nem sabem que existe outras 
possibilidades, outros caminhos, outros lugares. Então, a dica, a frase que eu deixo 
para quem estiver ouvindo é essa: que a gente consiga fazer essa transformação, mas 
que as pessoas também tenham essa consciência de qual o local que ela está e aonde 
ela pode chegar, aquilo que ela pode mover.

NILZA ROGÉRIA

Amanda é essa mulher que faz da união sua maior força. Criou o Mover Vi-
das porque acredita que nenhuma mudança acontece sozinha. Sua trajetória mostra 



405

que quando o cuidado vem do coletivo, é possível romper barreiras, levantar terri-
tórios e construir futuros. A história dela é a prova de que amor, fé e ação podem, 
sim, mover vidas.

Eu sou Nilza Rogéria.

Este foi mais um capítulo de “Mulher de favela”. Até a próxima.









ROTEIRO 
EP. NORMA SOUZA

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

NORMA

Nosso projeto é que as mulheres consigam garantir o direito dos filhos, porque 
se a mulher não estiver... não digo é empoderada, mas bem informada, o direito do 
filho vai ser negado, porque ela não vai saber onde buscar e o que fazer para garantir. 
Porque saber onde tá o direito é... Olhe, abre as políticas públicas que estão lá. Você 
tem direito a um bidocente (escola com dois professores), mas cadê que a gente tem? 
Você tem direito a uma prioridade na educação, mas você não tem. Na saúde, fica 
horas um cadeirante esperando o atendimento, mas a culpa não é nem da política 
pública. Às vezes é do setor.

NILZA ROGÉRIA

Essa é Norma Maria de Souza, liderança de Manguinhos, que transformou a 
dor de uma violência obstétrica em força para lutar pela democratização da saúde e 
pelos direitos das pessoas com deficiência e necessidades especiais. Através do Insti-
tuto Kevyn Johnson – Projeto Marias, ela mobiliza, cria redes e constrói caminhos 
de justiça e inclusão. 

Eu sou Nilza Rogéria, e a partir de agora te convido a conhecer a trajetória dessa 
mulher que nos ensina que resistir é também transformar. Esse é o “Mulher de favela”.



410

NILZA ROGÉRIA

Norma Maria de Souza nasceu em Manguinhos, na Zona Norte do Rio de Janei-
ro. Sua infância foi marcada com muitas brincadeiras nas ruas com os amigos, mas 
também pela pobreza e a vulnerabilidade. Aos três anos de idade perdeu a mãe. Seu 
pai casou novamente, mas a pobreza e a vulnerabilidade dividiram a família. Cada 
um seguiu um caminho, e norma cresceu com o irmão mais novo como sua única 
rede de apoio. Aos 14 anos, perdeu o pai.

NORMA

A gente tinha vários amigos, vários amiguinhos, que na minha vida se perpe-
tuam até hoje. Tenho amigos da minha época de infância. Na época que eu nasci, até 
onde me lembro de criança, não tinha luz, não tinha ruas calçadas, pavimentadas. 
Havia enchente na época. Falando hoje de eventos climáticos, era muito grave na 
época.  Hoje, continuam os alagamentos, mas com um pouco menos de intensidade.

NORMA

A minha mãe morreu. Eu acho que na época eu tinha três anos de idade. Meu 
pai morreu, eu tinha uns 14, 15 anos. E, como a minha mãe morreu muito cedo, meu 
pai teve que casar novamente. Eu sou fruto da criação desse segundo casamento. E aí a 
família do meu pai já tinha crescido um pouco, então cada um foi para o seu lado. E a 
minha família começou do zero. Que nasceu eu e o meu irmão. E aí, o que acontece? 
Eu sou um pouco mais velha que o meu irmão. E aí a minha rede de apoio se limitou 
muito. Porque a minha família, por ser muito pobre e vulnerável, se dividiu, cada 
um foi para um lado, foram trabalhar em diversos locais. Casa de família, empresas. 
E acabou o quê? Na minha casa ficou eu e o meu irmão mais novo.

NILZA ROGÉRIA

Antes mesmo da morte de seu pai, Norma já havia enfrentado a violência arma-
da que tirou a vida do seu irmão mais velho, vítima de bala perdida. Sem estrutura 
e marcada pelas perdas, ela teve que enfrentar a solidão e o desafio de cuidar de um 
irmão mais novo fragilizado pelo abalo psicológico.

NORMA

Ele, com 19 anos. Trabalhava, tinha o seu primeiro emprego e, durante uma troca 
de tiro, uma bala perdida o atingiu, e ele veio a óbito. Aquele irmão seria a minha es-
trutura. Acabei ficando sozinha. Logo depois que meu irmão faleceu, meu pai também 
faleceu, de diabetes. Eu tive que me virar sozinha, de certa forma. Meu irmão também 
ficou um pouco abalado psicologicamente. Na época, não tinha uma estrutura de SUS, 
enfim, para tratar de problemas psicológicos, por diversos eventos. Tudo causa uma 



411

violência psicológica. A violência do meu irmão, um pouco mais velho, causou uma 
violência no meu irmão mais novo, psicológica. Um transtorno mental. E, depois que 
meu pai faleceu, eu sozinha não consegui cuidar dele como deveria.

NILZA ROGÉRIA

Norma foi mãe muito jovem. Teve seu primeiro filho na adolescência, depois 
veio uma filha. E anos mais tarde, em 1998, o terceiro filho, kevin nasceu. Foi nesse 
momento que viveu o episódio mais doloroso de sua vida: uma violência obstétrica 
durante o parto, marcada pelo racismo e negligência médica. Sem suporte e diante de 
um atendimento desumano, viu o parto do seu filho se transformar em uma tragédia 
que poderia ter sido evitada. 

NORMA

O Kevin, durante a gravidez, não teve nada. Mas, na hora do parto, houve o que 
eu chamo de erro médico. A médica disse para mim que estava cansada, não queria 
fazer uma cesárea, principalmente em negro, índio e nordestino. Que ela já tinha feito 
vários partos naquela noite, e que, em mim, ela não ia fazer cesárea por eu ser negra, 
porque era da minha natureza ter um filho de parto normal. Eu fiquei um pouco 
assustada, porque eu não tenho parto normal. Meus dois filhos de partos anteriores 
eram de  cesariana, porque eu não tinha passagem, eu não dilatava o suficiente para 
colocar um filho de parto natural. Quando ela viu que não tinha como, resolveu fazer 
a cesárea, abriu pouco a minha barriga, e o bebê não passou.

NILZA ROGÉRIA

Kevin, o terceiro filho de norma, sofreu sequelas que mudariam sua história 
para sempre. Mesmo diante da evidência do erro, norma não teve apoio. O resultado 
foi uma sequência de erros que levaram kevin a uma paralisia cerebral severa. O que 
era para ser um momento de celebração, tornou-se uma longa caminhada de luta.

NORMA

No que ela viu que não ia passar, forçou, quebrou o fêmur. No que ela quebrou o 
fêmur, se desesperou mais ainda, porque ela não tinha se preparado para aquele par-
to, porque ela não queria fazer um parto de cesárea. E, de repente, aconteceu. E aí ela 
colocou para dentro. Quando coloca para dentro... Há pesquisas em relação à saúde 
no parto. Na hora do parto cesariana, quando a criança nasce, ela só tem 4 minutos 
para respirar, no caso de uma anoxia perinatal. Depois de 4 minutos, várias situações 
levam a criança a ficar com paralisia cerebral, leve, moderada e severa. E, quando 
ela colocou para dentro da minha barriga, e foi assepsiar novamente, passou de 4 
minutos. Quando ela puxou o kevin, já estava roxo. Ele teve uma paralisia cerebral 



412

muito severa. Mas, até então, eu não sabia. Reclamei lá na hora sobre o parto, que eu 
julgava malfeito. E ela disse que não sabia o que tinha acontecido. Fiquei 15 dias com 
o kevin esperando ajuda. Tive a alta, ainda encontrei ela nos corredores, perguntei 
porque tinha acontecido isso, como eu ia fazer agora para engessar a perna daquele 
bebê, como ia ser. E ela falou “ah, se eu te ajudar, eu vou estar reconhecendo o meu 
erro”. Enfim, fiquei sozinha. 

NILZA ROGÉRIA

Mesmo diante de um parto marcado por graves violações, norma não recebeu 
apoio nem respostas. Ao cobrar da médica o que havia acontecido, ouviu apenas si-
lêncio e descaso. Foi deixada sozinha, sem orientação, sem ajuda e sem acolhimento. 
Foram dias desesperadores, tentando entender como cuidar de um bebê frágil. Ao 
levar kevin para casa, Norma começou a perceber os sinais. O choro constante, a di-
ficuldade de respirar, a ausência de marcos do desenvolvimento infantil. Comparava 
com os outros filhos e entendia que havia algo errado. Foi nesse processo que norma 
entendeu que a deficiência de seu filho não era o problema: o problema era a omissão 
de um sistema de saúde que nega cuidado e justiça. 

NORMA

Fui para casa 15 dias após o nascimento do menino. E ele gritava muito, ele fi-
cava roxo. Eu fui por conta própria no Hospital Jesus, eles engessaram a perna, e dali 
começou a minha saga. Quando a criança cresceu um pouco, eu vi que não sustentava 
o pescoço, que não estava desenvolvendo. Não comparando com os outros filhos que 
eu tive, mas estava bem distante daquela realidade. Ele não sustentava o pescoço, não 
sentava, não engatinhava, ele chorava demais. Depois tivemos, com muito sacrifício, 
a constatação de que ele tinha um pequeno atraso. De acordo com o desenvolvimen-
to, olhando no cartão de vacina que a gente tem. Eu até aconselho.Olhe no cartão de 
vacina que tem toda uma linha de acompanhamento. Ele tem que fazer isso, ele tem 
que fazer aquilo, e você pode acompanhar e ir contando para o seu médico durante a 
puericultura se ele está ou não de acordo com aquela curvazinha de desenvolvimento. 
O Kevin estava bem abaixo. 

NILZA ROGÉRIA

Demorou anos e muita luta para ter um diagnóstico claro, porque os médicos 
enrolavam, escondiam informações e negavam o direito de saber a verdade. Foi nesse 
processo que Norma entendeu que a deficiência de seu filho não era o problema: o 
problema era a omissão de um sistema de saúde que nega cuidado e justiça.



413

NORMA

Depois que o médico falou, eu já sabia. Mas depois que ele falou mesmo “olha, 
vai precisar disso, disso e disso”, eu chorei muito, eu não queria aceitar aquela situação. 
Porque eu morava sozinha, era mãe solo, tinha três filhos, naquele momento três filhos. 

NILZA ROGÉRIA

No momento em que mais precisava de apoio, Norma enfrentou o abandono 
afetivo e a violência doméstica. O companheiro que deveria estar ao seu lado se tornou 
um agressor, incapaz de aceitar um filho com deficiência. Entre ameaças, violência 
física e psicológica, ela precisou escolher entre seguir presa a um relacionamento 
abusivo ou lutar pela vida de Kevin. Escolheu lutar. Mesmo abalada, encontrou forças 
para seguir sozinha, trabalhar e cuidar dos filhos, enquanto enfrentava ainda o peso 
da violência de gênero.

NORMA

Eu tinha um parceiro, que eu nem posso chamar de marido, que assim que sou-
be que o menino estava com sequelas neurológicas, começou a aumentar o nível de 
agressividade comigo, naquele período de negação também, porque ele também não 
queria ter um filho com deficiência. E aí eu preferi me separar, porque eu já estava 
também abalada psicologicamente, eu já não sabia mais o que fazer. Eu trabalhava, 
tinha uma escola, sempre gostei de trabalhar com educação infantil. Então eu tinha 
uma escola de educação infantil. E aquele homem, junto com meus problemas, que 
eu enfrentava no meu dia a dia, estava me atrapalhando. Eu preferi ficar com o meu 
filho e dar continuidade no tratamento dele. Foi um custo para separar, mas eu con-
segui. Ele era muito violento, perseguidor, mania de dizer que a mulher é tua, como 
acontece hoje com várias mulheres que sofrem violência física e psicológica, “você não 
vai ficar com ninguém”, “eu vou te matar”, “eu vou fazer”, aquelas coisas todas, mas 
eu enfrentei e continuei separada... 

NILZA ROGÉRIA

Foi nessa trajetória de dor, lutas e resistência que nasceu também a esperança. 
Ao buscar apoio para o desenvolvimento de kevin, norma encontrou outras mulheres 
na mesma situação. Cada uma carregava sua história de violência, descaso e luta pelos 
filhos com deficiência ou necessidades especiais. Juntas, elas criaram um espaço de 
troca, apoio e organização. Foi assim que em 2003, surgiu o projeto marias: uma rede 
de mães que se recusaram a aceitar o silêncio e passaram a defender direitos, saúde e 
dignidade para suas crianças.



414

NORMA

Naquela busca pelo desenvolvimento, eu me encontrei com outras mulheres na 
minha comunidade e resolvi criar um projeto. Começou com uma roda de conversa 
com dez mulheres, e cada uma com a sua especificidade, com a sua deficiência do seu 
filho, que eu não chamo de doença, deficiência não é doença, é uma condição física 
ou motora, psicológica ou motora. A gente se uniu e criamos o Projeto Marias. 

NORMA

Muitas mulheres, na busca do desenvolvimento do seu filho, foram obrigadas 
também a acompanhar o desenvolvimento educacional do filho e delas. Então, muitas 
se formaram. Tem psicólogas, pedagogas, professoras de educação física, enfermeira, 
tem várias profissões. Então, nessa união, a gente se divide. Eu também sou pedago-
ga, fiz dez pós-graduações, que posso dividir entre saúde e educação, fiz o mestrado, 
estou terminando um doutorado. E a gente nessa união. Cada uma trabalha uma vez 
na semana, duas horas por dia, e presta aquele serviço.

NILZA ROGÉRIA

Hoje, o projeto marias atende mais de 350 mães de crianças com deficiência e 
suas famílias. Suas ações são construídas a partir da participação popular, da mobi-
lização comunitária e da defesa de direitos. São oficinas, capacitações e parcerias que 
buscam garantir melhor acesso a serviços de saúde, apoio na educação, prevenção da 
violência e promoção de uma cultura de paz. O projeto trabalha ainda pelo desen-
volvimento sustentável, pelo fortalecimento das lideranças locais e pela criação de 
ambientes saudáveis e inclusivos.

NORMA

As nossas oficinas, a gente sempre faz de uma maneira que a gente possa mostrar 
que elas podem se capacitar nas políticas públicas, que garantem o desenvolvimento do 
direito dessas crianças. Mas também como elas podem virar uma empreendedora para 
poder gerar uma renda.Muitas, como eu falei,  acabam abandonando os maridos, e aí 
fica um pouco mais difícil na questão financeira. Trabalhar de carteira assinada, elas 
não podem. Então, as nossas capacitações também são para geração de renda. Além 
de orientá-las na educação, na saúde, em todos os aspectos, como eu disse, a pessoa 
precisa desse cuidado específico. Porque cada um no projeto tem sua especificidade.

NILZA ROGÉRIA

O projeto maria é espaço de capacitação, de escuta e de luta: para que uma mãe 
possa se tornar empreendedora, para que uma criança autista tenha um currículo 
adaptado, para que um surdo tenha direito a um acompanhante que saiba libras, para 



415

que um cadeirante não seja deixado para trás. No projeto marias, a deficiência não é 
um limite, é um chamado coletivo à transformação.

NORMA

Nessa sala de reforço eu só atendo as crianças do projeto, que são cadastradas. Mas 
os pais às vezes têm outros filhos, e os outros filhos também, mesmo sem diagnóstico, 
apresentam alguma dificuldade no aprendizado. Os pais não são negligentes, eu digo 
que sozinhos não conseguem acompanhar o desenvolvimento de quem precisa, que é 
o filho deficiente, e o desenvolvimento daquele que não é deficiente, entre aspas, mas 
que convive naquele mesmo local e às vezes não tem a mesma atenção. Só perguntar  
como foi o dia na escola é pouco. Sentar, olhar o caderno,  o que o professor pediu, 
estar presente nas reuniões...  nem sempre para a mãe deficiente é possível, e aí aquele 
filho acaba se atrasando. Não porque a criança se sinta preterida, não é por culpa da 
mãe, mas pelo dia a dia.

NILZA ROGÉRIA

E foi na psicopedagogia que encontrou outra maneira de ensinar: através do 
brincar, do respeito ao ritmo de cada criança, e da criação de novos contextos de 
aprendizagem. Norma se formou, fez mestrado, e hoje é doutoranda na universidade 
federal fluminense. Uma jornada exigente, cansativa, mas que ela enfrentou com a 
mesma coragem de quem lutou pelos direitos do filho. Entre atendimentos particula-
res, o projeto marias e a rotina acadêmica, Norma reorganizou sua vida para conciliar 
estudo, trabalho e militância.

NORMA

Eu abri a sala de reforço porque achei importante também ajudar no desenvol-
vimento de outras crianças. A gente trabalha a partir do brincar. A gente acredita 
que é importante quadro negro, aquela coisa formal da escola, um sentadinho atrás 
do outro, aquela coisa que a gente vê até hoje. Eu acho que já deveria ter mudado há 
muito tempo. Mas a psicopedagogia trabalha de forma diferente. Ela traz a criança 
para aquele contexto, desenvolve as habilidades dela. Ela mostra outras situações a 
que a criança não foi apresentada na escola, porque lá não tem o psicopedagogo,  não 
há um compromisso de apresentar à criança um outro contexto, senão aquele que já 
vem imposto, do currículo formal.

NORMA

Eu tive que reorganizar todos os meus dias e os meus horários para que eu pu-
desse cursar as disciplinas, escrever... Enfim, é muito difícil e cansativo. Eu diminuí os 
meus horários, nos meus atendimentos particulares, que eu também preciso sobreviver. 



416

Eu não posso, como eu falei, o projeto não tem dinheiro. Então, preciso trabalhar para 
me manter.a reorganização da minha vida foi essencial para continuar no doutorado.

NILZA ROGÉRIA

E essa força coletiva também ganha corpo nas ruas e nas praças. Todos os anos, 
o instituto organiza o encontro das famílias de crianças autistas. Um momento que 
começou como uma caminhada e se tornou uma grande festa de acolhimento. Brin-
quedos, música, água, lanche, e sobretudo uma troca: mães dividindo suas dificuldades 
na educação, na saúde, no esporte, no transporte. Nesse encontro, a comunidade se 
une. Vizinhos, clínicas da família, profissionais de saúde. É uma rede que se tece na 
prática, na consciência de que a luta pela inclusão não é exclusiva das mães.

NORMA

Todo ano nós temos o Natal “tal”, temos a nossa caminhada dos autistas. A gen-
te convida toda a comunidade, pede às famílias para estar ali presente. Os vizinhos 
também, para ajudar aquela família no apoio, tanto na visibilidade quanto na cons-
cientização sobre o que é autismo e o que você que não tem um autista pode ajudar 
aquela mãe que tem. Acho que a consciência sobre esse assunto é muito maior. A mãe 
que tem um filho é obrigada a ter essa consciência. E você que não tem um filho, vai 
ter se você quiser.

NORMA

As duas clínicas que atendem esse público da favela, com todas as deficiências, nos 
ajudam muito. Eles vão lá, conversam, é difícil, o laudo. A gente ainda tem um pouco 
de dificuldade de laudar, porque não depende só do médico generalista da clínica da 
família. Depende do encaminhamento para fazer outros exames de imagem, porque 
às vezes você tem, é visível, dá para ver que você tem os traços de um autista, mas os 
exames mostram outros transtornos atrelados àquele. Então, precisa mesmo de uns 
exames mais sofisticados, e aí a gente realmente tem dificuldade, a fila do CREG oscila 
demais, uma vez tá boa, a outra tá um pouco mais difícil. A gente tem visto que tem 
crescido não só o número de crianças com autismo, mas também outros transtornos.

NILZA ROGÉRIA

A pandemia de Covid-19 foi um dos momentos mais duros na vida de norma. 
Foi nesse período que ela perdeu seu filho, Kevin, um menino que era sua maior mo-
tivação para lutar pela democratização da saúde. Mas não foi só ele. Mais dez crianças 
do projeto se foram naquele tempo. A dor individual se juntou à dor coletiva de um 
território já marcado pela fome, pela falta de acesso e pela violência.



417

NORMA

Quando o Kevin faleceu, durante a pandemia, quando foi muito difícil ficar 
dentro de casa, parou, fechou tudo, mercado, ninguém queria andar de ônibus, todo 
mundo com medo, a criança deficiente era muito vulnerável. E aí chegou uma mãe 
que tinha perdido o filho e e falou para mim: “Nossa, Norma, eu pensei que seu filho 
nunca ia morrer.” Eu falei: “Por quê?” “Porque você cuida muito bem dele. Eu pensei 
que o Kevin nunca ia morrer.” E eu falei: “Pois é.” A morte é a única certeza que todo 
mundo tem e ela chega para todos, né?

NORMA

De forma geral, foram os novos, velhos, ricos, pobres, pretos e brancos, de todo 
país, de todo o mundo, imagine uma pessoa com deficiência em situação de vulne-
rabilidade. Então, foi muito difícil. Fome também, porque a escola, para muitos, é o 
único espaço, o único lugar que muitas crianças se alimentam, socializam. Tivemos 
muitos problemas mentais, além da fome, aumento da violência contra a mulher, mui-
tas falaram que começaram a ser agredidas pelos seus esposos. Começaram a passar 
mais necessidade, porque a comida começou a diminuir, porque todo mundo ficou 
preso dentro da mesma casa. Eu sei que é um assunto grave também.

NILZA ROGÉRIA

Hoje, o projeto ganhou um nome que traz em si uma história de amor e resistên-
cia. Ele se chama Instituto Kevin Johnson – Projeto Marias. Um nome que guarda a 
memória de Kevin, o filho de Norma, cuja vida foi o ponto de partida dessa luta pela 
inclusão e pelos direitos das pessoas com deficiência. E Maria em homenagem a todas 
as mulheres que, unidas, constroem um caminho de inclusão e justiça.

NORMA

Muitos dizem que é porque meu nome também é Maria. É Norma Maria. Mas 
não é. Durante a roda de conversa a gente viu que, como eu me separei do meu marido, 
muitas também se separaram. A gente resolveu colocar Marias por ser um nome forte 
e um nome da mulher, e é a mulher que carrega a maior parte da... não digo carga, 
mas, do trabalho para o filho poder se desenvolver em todos os aspectos inerente à 
pessoa humana. E os homens sempre, infelizmente, são poucos.

NILZA ROGÉRIA

O futuro que norma visualiza é feito de resistência e esperança. Um futuro em 
que a luta pelos direitos das pessoas com deficiência não seja um fardo de poucos, mas 
uma responsabilidade de todos.



418

NORMA

O meu sonho é que a gente nunca canse, nunca desista da luta pelo desenvol-
vimento, da luta pela busca dos direitos da pessoa com deficiência. E que um dia 
apareça alguém que diga: “Eu vou apostar no seu projeto, mas não com o intuito de 
ganhar dinheiro às custas do projeto, mas com o intuito de garantir os direitos da 
pessoa com deficiência.” 

NORMA

Pode parecer o fim do mundo, mas não é. Que a pessoa possa respirar fundo, 
contar até três. Existem milhões de políticas públicas, mas se não tiver uma mãe guer-
reira... que eu falo guerreira, mas às vezes eu falo que não somos guerreiras, estamos 
no nosso limite. Mas que a gente nunca desista. Aquela criança precisa não só da mãe, 
mas do pai também, de toda a família. Que a família dessa mãe com deficiência se 
coloque como rede de apoio, nem que seja uma vez por semana, fique com a crian-
ça. Os vizinhos também, diminuam o barulho, essa criança não gosta de barulho. 
Ninguém gosta no seu nível normal, mas principalmente no nível aguçado, que é a 
pessoa com deficiência. E que as calçadas não estejam ocupadas, os transportes, os 
motoristas, estejam sempre com vontade de ajudar aquela pessoa que tem um fami-
liar com deficiência. Enfim, a minha mensagem não é só para a mãe com deficiência, 
nossa mensagem é sempre a mesma, lute como uma mãe de um filho com deficiência, 
todos os dias, e aí não é só a mãe que tem que lutar, somos todos nós.

NILZA ROGÉRIA

Norma é essa mulher que transforma a dor em luta e a luta em esperança. Sua 
coragem enfrenta o preconceito, a violência e a desigualdade, abrindo caminhos para 
a inclusão e a justiça. Sua dedicação ao Instituto Kevin Johnson – Projeto Marias é um 
símbolo de resistência e de força coletiva. A história de Norma mostra que, quando 
uma mulher se levanta, toda uma comunidade ganha força para lutar por um futuro 
mais justo para todos.

Eu sou Nilza Rogéria.

Este foi mais um capítulo de “Mulher de favela”. Até a próxima.







ROTEIRO
EP. SHEILA FORTUNATO

AUDIOLIVRO “MULHER DE FAVELA”

NILZA ROGÉRIA

Sheila Fortunato tem 59 anos e é fundadora da AMAC, a Associação de Mulheres 
e Amigas da Cachoeirinha, uma favela localizada no Complexo do Lins, na Zona Norte 
do Rio de Janeiro. Inicialmente, Sheila era costureira, até que realizou um curso de 
liderança social e passou a se dedicar ao trabalho social na comunidade. Já são quase 
25 anos de AMAC, e muito mais do que uma história.

Eu sou Nilza Rogéria, e a partir de agora convido você a conhecer a trajetória 
de uma mulher que ativamente transforma a vida das pessoas à sua volta. Esse é o 
“Mulher de Favela”.

NILZA ROGÉRIA

Atuante na Cachoeirinha, Sheila Fortunato na verdade nasceu em Nova Iguaçu, 
e foi criada em Queimados até os 7 anos de idade, quando voltou à capital do Estado, 
o Rio de Janeiro, e morou junto com a família para qual sua mãe trabalhava, no bair-
ro da Gávea. Desde a infância, Sheila possuía uma aptidão para trabalhos manuais, 
como a pintura e o artesanato.

SHEILA

Eu nasci em Nova Iguaçu, na casa de saúde Nossa Senhora de Fátima. 



422

SHEILA

A minha infância foi tranquila. Morei uma parte da minha vida em Queimados, 
depois eu mudei pra Nova Iguaçu. Eu nasci em Nova Iguaçu, fui morar em Queima-
dos. Aí de Queimados eu voltei pra Nova Iguaçu pra poder morar no apartamento 
que o meu pai tinha comprado. E, de Nova Iguaçu, vim morar na Gávea com a minha 
mãe, que ela trabalhava na casa de família. Aí, eu ficava com ela. E eu estudei aqui no 
Colégio Luiz Delfino. Eu tinha 7 pra 8 anos. E, aos sábados, eu fazia curso de artes 
plásticas aqui na PUC.

SHEILA

Eu ia para a escola durante a semana, de segunda a sexta. E, aos sábados, eu fazia 
o curso de artes plásticas aqui na PUC, na parte da tarde, de duas às cinco.

NILZA ROGÉRIA

Na adolescência, Sheila voltou a morar em Queimados, com sua mãe.

SHEILA

Aí depois eu saí daqui da Gávea. Nós nos mudamos daqui da Gávea e voltamos a 
morar em Queimados novamente. E, em Queimados, eu passei a minha adolescência. 
Eu estudei no Colégio Dom Bosco lá em Queimados. Fiz curso, na época era curso da 
datilografia, fiz o curso da datilografia. Fazia também algumas coreografias no colégio 
para poder ensaiar para o 7 de setembro.

NILZA ROGÉRIA

Como sempre esteve uma relação muito próxima com as artes, Sheila acabou se 
tornando costureira. Porém, quando a empresa na qual ela era funcionária fechou, ela 
precisou seguir outro rumo. Foi assim, que realizando cursos profissionalizantes, ela 
começou a se dedicar a sua comunidade, principalmente com um foco voltado para 
a saúde, nesse primeiro momento.

SHEILA

Eu fui uma costureira ou overloquista. Trabalhei por dez anos numa confecção, 
de 86 até 96, foram dez anos. De costureira, eu não sabia nada, não entendia nada, o 
que era ser líder comunitária. Fui fazer curso, né? na UERJ de liderança comunitá-
ria, de informática. E aprendi muito. Sair de uma área e entrar em outra, o qual não 
reconhecia, não sabia fazer nada, não tinha conhecimento de causa. Eu saí do meu 
trabalho, porque a empresa acabou, faliu, porque os patrões ficaram doentes, eram 
sócios, aí acabou a empresa, a confecção. Aí me joguei, né? Fiquei em casa sem ter o que 
fazer, e a ansiedade, né? A gente em casa não consegue, às vezes, já está acostumado 



423

a trabalhar, não consegue ficar parada. Aí iniciei esse trabalho social, fazendo curso, 
me capacitando para poder entender o que era o trabalho social, para poder estar 
ajudando a comunidade.

NILZA ROGÉRIA

Já trabalhando no trabalho social, Sheila conheceu o CEDAPS, o Centro de Pro-
moção à Saúde, que oferecia cursos relacionados à prevenção e à saúde sexual. Foi a 
partir da realização de um curso sobre HIV/AIDS e ISTs, no final da década de 1990, 
que Sheila fundou a AMAC, em 2001.

SHEILA

A Associação de Mulheres surgiu através de um trabalho que eu fazia em outra 
instituição, em 97, o qual era Collins, eu conheci o CEDAPS. Fiz um curso na área 
de… era DST-AIDS, agora é IST-AIDS no momento. E fizeram um projeto, o pro-
jeto foi aprovado pelo Ministério da Saúde, em Brasília. E ali eu iniciei um trabalho 
voltado nessa área. Em 2000, eu fundei o Comitê pela Ação da Cidadania, que é o 
Comitê Pedra Viva. E, em 2001, eu fundei a Associação de Mulheres e Amigos da 
Cachoeirinha, a AMAC.

NILZA ROGÉRIA

A AMAC atua em diversas frentes dentro da comunidade, como na área da saú-
de, educação e esporte. A Associação oferece cursos profissionalizantes, atividades 
culturais e ações de impacto para crianças, jovens e adolescentes do território.

SHEILA

Nós desenvolvemos um trabalho na área de artesanato, né? O qual foi feito trabalho 
em tacos, azulejos, moldura de quadros, feito sofá da PET, vassoura da PET também, 
trabalhos, dobraduras em jornais. Aí, após esse projeto, nós fizemos uma exposição 
dentro da comunidade para poder apresentar os produtos que eram confeccionados 
pelos moradores da comunidade. Tivemos um projeto também de corte de cabelo, de 
manicure, pedicure, um trabalho com as crianças de esporte, lazer também. Tivemos 
um trabalho também junto com o Governo Federal, junto à Secretaria de Seguran-
ça Pública, que foi pelo SENASP, foi o PAN e o PARAPAN, os guias cívicos, que os 
adolescentes ganhavam uma bolsa de 160 reais e faziam o curso na AMAC de Inglês, 
Espanhol, Cidadania e Turismo. 

Teve uma das alunas que ganhou a viagem, a que mais se destacou ganhou uma 
viagem para poder estar indo a Recife acompanhar a tocha olímpica para poder estar 
vindo para o Rio de Janeiro.



424

SHEILA

Nós apresentamos esse curso profissionalizante de corte de cabelo, manicure, 
pedicure. Teve o projeto também, que eu mencionei ainda agora, que foi o projeto do 
artesanato, que não deixa de ser também capacitação profissional, confeccionar os 
produtos para poder estar vendendo em feiras, em feiras livres, feiras de exposições, 
ser convidado para poder estar divulgando o trabalho. E até mesmo os moradores 
também estarem se capacitando mais para poder melhorar o grau de conhecimento, 
a questão do empreendedorismo social, que está muito em alta hoje em dia, muitos 
fazem cursos, se capacitam para poder melhorar a sua renda, o seu ganho, até mesmo 
as questões da matéria-prima, que é feita dos produtos que são confeccionados para 
poder estar apresentando para outras pessoas.

NILZA ROGÉRIA

Para Sheila, após realizar o curso de ISTs e HIV/AIDS, a questão da saúde pública 
se tornou muito importante. Por isso, também integra o Conselho Distrital da Saúde, 
o que a torna uma ponte entre a população e a prefeitura.

SHEILA

Eu como conselheira distrital de saúde, fica mais prático, algumas abordagens 
eu passo para o Conselho Distrital de Saúde, o que acontece dentro da comunidade 
voltado para a questão da saúde, o qual nós estamos passando, né? Essa questão da 
gripe, por causa do tempo, do outono para o inverno, muitas pessoas com a virose, né? 
a questão da gripe, do resfriado, até mesmo da respiração, né? falta de ar, essas coisas 
todas, aí nós encaminhamos para a Clínica da Família. A questão também do pre-
ventivo encaminhamos para a Clínica da Família. Aparecem alguns homens também 
que querem fazer vasectomia, nós encaminhamos também para a Clínica da Família. 
As meninas que querem colocar DIU, a gente encaminhamos também para a Clínica 
da Família, para poder passar pelas palestras e ter informações voltadas nessa área.

Nós fazemos também palestras sobre tuberculose dentro da comunidade. Temos 
o Câmelo Educativo, no qual nós colocamos a banca em alguns pontos estratégicos, 
não só dentro da comunidade, também na rua, nas escolas de samba, que nós temos 
duas escolas de samba no Lins de Vasconcelos, no bairro, e nós desenvolvemos esse 
trabalho também voltado para a questão da saúde, para a população.

NILZA ROGÉRIA

Graças ao trabalho da Associação em relação à saúde, a AMAC tem parceria 
com diversas instituições.



425

SHEILA

As parcerias que nós temos no trabalho agora, temos o CEDAPS, que é o Centro 
de Informação da Saúde, a Ação da Cidadania, temos o Fórum Estadual de Tuberculose, 
e trabalhamos também, somos filiados ao Fórum ONG AIDS, entre outros a parceria 
aqui que nós fomos convidados, não deixa de ser uma parceria, né? E fazemos parte 
também do Conselho Distrital de Saúde, da área programática da AP 3.2, do Grande 
Méier, entre outros.

NILZA ROGÉRIA

Nos últimos 24 anos, a AMAC já gerou impactos muito positivos para a co-
munidade.             

SHEILA

As pessoas se interessam pelos cursos. Eles pedem cursos, mas a gente faz uma… 
tipo assim uma busca prévia para poder saber quais cursos a comunidade precisa e 
necessita, pra poder estarmos levando os curso que a comunidade está solicitando. 
A gente não leva cursos assim aleatórios, nós levamos o curso que a comunidade tem 
necessidade no momento de estar aprendendo.

NILZA ROGÉRIA

Além disso, Sheila acaba criando uma relação próxima com as pessoas ao redor, 
e, portanto, podendo tomar atitudes para ajudar e até salvar seus vizinhos.

SHEILA

Um fato que me marcou foi a questão de violência doméstica, que nós tínhamos 
um atendimento também, né? Um psicólogo que atendia vinte famílias, um projeto que 
era toda semana, as famílias participavam da reunião de uma hora e meia, e cada família 
levava uma lata de leite para a sua casa e distribuía os preservativos. E uma das famílias 
levou o preservativo para casa, e o esposo perguntou o que ela estava fazendo com aquele 
preservativo dentro de casa, quando ela chegou em casa. Ela falou que tinha participado 
do projeto, mas ele não acreditou e falou que ela estava saindo com outra pessoa. Aí ela 
apanhou de martelo dentro de casa. Isso para mim foi uma violência assim fora do nor-
mal, fora do comum, na qual ela chegou na outra semana toda marcada. Eu perguntei o 
que tinha acontecido, o que tinha ocorrido. Ela mencionou, relatou, e eu fui conversar 
com ele, explicar a ele sobre o nosso trabalho que a gente desenvolvia na AMAC.

SHEILA

Ele falou que ela chegou com o preservativo em casa, ele estranhou, né? e pensou que 
ela estava saindo, estava traindo ele. Eu falei: “não, é um trabalho que nós desenvolvemos 



426

aqui na comunidade, no qual nós distribuímos preservativos para os moradores e dis-
tribuímos preservativos também aqui para a família, no projeto do junto aos psicólogos.

NILZA ROGÉRIA

Pelo impacto social do seu trabalho, Sheila recebeu uma homenagem na Câmara 
dos Vereadores. Esse reconhecimento é também uma forma de atrair a atenção para 
novos parceiros para AMAC.

SHEILA

O reconhecimento é você, né? Ter força, gostar, amar daquilo que você faz pela 
população, ajudar as pessoas, ter o carinho, que teve pessoas com problema também 
de questão de AIDS. Eu ajudei muitas dessas pessoas dentro da comunidade que es-
tavam sendo discriminadas, passando preconceitos dentro da comunidade. Eu ajudei, 
as pessoas viram, ajudei a levar para o médico, ajudei a levar para o advogado, para 
poder revisar os direitos, essas questões todas.

SHEILA

Ajudou, porque além de ser uma moradora… 35 anos que eu moro dentro da 
comunidade, dentro do morro, as pessoas me reconhecem como uma liderança local 
ali da comunidade, que eu não trabalho só na comunidade da Cachoeirinha, tem 
outras comunidades também que eu ajudo. Trabalho em parceria com outras comu-
nidades, trocando serviços, produtos, essas coisas de ações sociais, projetos sociais, 
nós trabalhamos trocando também, fazendo a parceria nessa área.

NILZA ROGÉRIA

Durante a pandemia, a AMAC recebeu diversas doações, desde máscaras até 
alimentos, que a permitiram continuar ajudando a comunidade.

SHEILA

Eu me afastei um pouco na questão da pandemia, me afastei no período de 
uns dois meses, eu fiquei assim em outro local, na casa da minha prima, na Baixada 
Fluminense aí depois que passaram dois meses, por causa da diabetes, essas coisas, 
porque a Covid estava muito em alta, eu falei “vou ficar um tempinho aqui na casa da 
minha prima”. Aí fiquei uns dois meses, depois eu desci pra casa, aí desci pra Asso-
ciação, comecei a trabalhar, pedindo apoio a um, pedindo apoio ao outro, solicitando 
algumas doações, cestas básicas. Aí nós ganhamos algumas cestas básicas da Ação da 
Cidadania, ganhamos sorvete também da União Comunitária, uma outra instituição 
que nós temos a parceria também, ganhamos 800 potes de sorvete pra poder distribuir 
na comunidade, ganhamos também do Viva Rio 50 tickets de alimentação pra poder 



427

estar distribuindo na comunidade, ganhamos também do Viva Rio cestas básicas pra 
poder estar distribuindo na comunidade com a questão da Covid.

SHEILA

As pessoas ficaram assim... mais assim, dentro de casa, né? Eram poucas pessoas 
na rua, na circulação, dentro do morro, todo mundo com máscara. Nós ganhamos 
também doação de máscara pra poder estar distribuindo pra comunidade. E as pes-
soas saiam mais mesmo pra poder comprar alguma coisa na rua, voltar pra casa, não 
ficavam circulando dentro do morro, ficavam mais dentro de casa.

NILZA ROGÉRIA

Apesar disso, hoje a AMAC enfrenta dificuldades para seguir, uma vez que as 
doações cessaram após a pandemia.

SHEILA

Agora no momento nós estamos sem projeto, né? Buscando projetos sociais pra 
poder estar levando alguns serviços e benefícios, apoios e parcerias pra instituição, 
pra comunidade.

NILZA ROGÉRIA

Mesmo assim, Sheila continua lutando para que a AMAC resista, e possa con-
tinuar transformando a Cachoeirinha para melhor.

SHEILA

É trabalhar mesmo, né, com os projetos sociais e capacitação, trabalho e renda, 
cursos profissionalizantes, empoderamento da mulher, né? trabalho com as crianças. 

Nós tivemos um projeto também com as crianças na área de esporte, lazer tam-
bém, com as crianças e os adolescentes da comunidade. E tivemos um projeto também 
de ginástica, né? parceria com a Prefeitura do Rio, com a Secretaria de Esporte e Lazer 
da Prefeitura. O ano 2024 foi feita essa parceria.

NILZA ROGÉRIA

Sheila é uma mulher determinada, que luta diariamente para tornar a sua co-
munidade, e a vida dos outros, melhor.

Eu sou Nilza Rogéria.

Este foi mais um capítulo de “Mulher de favela”. Até a próxima. 



O que acontece é que a gente, a princípio, acha que está muito bom, 
maravilhoso, casas maravilhosas, barraco, casa de alvenaria com os 
equipamentos dentro, banheiro e tal. Só que com o tempo a gente per-
cebe a grande necessidade: que era o serviço público. Não tínhamos 
asfalto, não tínhamos transporte, não tínhamos escola para nossas 
crianças. Então, temos que lutar. A questão política tem que estar 
presente, mas nós também temos que estar com a mão na massa, 
constantemente. Acho que o desafio para nós, hoje, para um futuro 
melhor, é que a gente deve enfrentar os obstáculos, e não pensar que 
é difícil, pois não é difícil.

Dona Zica


	Prefácio
	Apresentação
	PARTE I
	Pandemia, necropolítica e aquilombamento
	Mulheres negras e a produção de vida nos territórios populares
	Pandemia, racismo estrutural e necropolítica no Brasil contemporâneo
	Territórios populares como espaços políticos, epistemológicos e afetivos
	Mulheres negras como arquitetas do cuidado, da governança e da sobrevivência
	aquilombamento e redes femininas como tecnologias políticas de governança comunitária
	Legados da pandemia e epistemologias territoriais: mulheres negras como fundamento político da pesquisa
	Parte II
	Histórias de si, contadas por si
	Mulheres negras compartilham suas trajetórias
	EP. DONA ZICA
	EP. JÔ MARTINS 
	EP. LUCIA CABRAL 
	EP. VANESSA DAYA
	EP. Solange Revorêdo 
	EP. MÁRCIA GREICE
	EP. TÂNIA
	EP. NAYARA ALELUIA
	EP. ANA LEILA 
	EP. ANA PAULA
	EP. CÁTIA CRISTINA 
	EP. CARLA FELIZARDO
	EP. IARA DE OLIVEIRA
	EP. LUA CASTRO DE OLIVEIRA
	EP. PALOMA GOMES
	EP. DÉBORA SILVA 
	CAPÍTULO HADA RÚBIA
	EP. MÁRCIA SOUZA
	EP. ROBERTA COSTA
	EP. MAURA GUERREIRA
	EP. ELIZABETH CAMPOS SILVA
	EP. Barbara Nascimento 
	EP. TIA BETE
	CAPÍTULO ROSEMAR
	EP. FABIANA FERRINHA
	EP. ANA ALVES
	EP. AMANDA ALMEIDA
	EP. NORMA SOUZA
	EP. SHEILA FORTUNATO



